
Tom 1: 

Wolność religijna 
Kluczowe pojęcia

Tom
 1ISBN 978-83-972529-6-7

ISBN 978-83-971600-8-8



Słow nik
wolności  rel ig ijnej



SZKOŁA GŁÓWNA MIKOŁAJA KOPERNIKA
PRACE KOLEGIUM NAUK PRAWNYCH W LUBLINIE

TOM III

rada naukowa serii:

przewodniczący

Prof. Fabrizio Giulimondi, Szkoła Główna Mikołaja Kopernika, Polska

zastępca przewodniczącego

Dr Paweł Lewandowski, Szkoła Główna Mikołaja Kopernika, Polska

sekretarz

Prof. Michaela Moravčíková, Szkoła Główna Mikołaja Kopernika, Polska

członkowie

Prof. Carlos A. Casanova, University of Florida, USA
Prof. Jesús Bogarín Díaz, Universidad de Huelva, Hiszpania

Prof. Alona Dutko, Lviv State University of Internal Affairs, Ukraina
Prof. David Forte, Cleveland Public University, USA

Prof. Adrián Jalč, Trnavská univerzita v Trnave, Słowacja
Prof. Jary Méndez Maddaleno, Universidad del Istmo, Gwatemala

Prof. Raúl Madrid, Pontificia Universidad Católica de Chile, Chile
Prof. Martha Miranda Novoa, Universidad de La Sabana, Kolumbia

Prof. Damian Němec, Univerzita Palackého v Olomouci, Czechy
Prof. Gennaro Terracciano, Università degli Studi di Roma “Foro Italico”, Włochy

Prof. Alejandro Torres Gutiérrez, Universidad Pública de Navarra, Hiszpania



Słownik  
wolności religijnej

Redakcja  naukowa

María Alejandra Vanney
Weronika Kudła

Piotr Roszak

Warszawa 2025

Tom I



Recenzenci tomu

Ks. prof. dr. hab. Mirosław Sitarz
Ks. prof. dr hab. Franciszek Longchamps de Berier

Korekta

Jakub Siemiątkowski
Magdalena Jagodzińska

Skład

Dawid Iwanowski

Projekt okładki

Grzegorz Piwnicki FORIN

© Copyright by Szkoła Główna Mikołaja Kopernika
Warszawa 2025

Współpraca wydawnicza Szkoły Głównej Mikołaja Kopernika  
oraz Stowarzyszenia Absolwentów i Przyjaciół Wydziału Prawa Katolickiego  

Uniwersytetu Lubelskiego

ISBN 978-83-972529-6-7 (SGMK)

ISBN 978-83-971600-8-8 (SAWP KUL)

Wydawca

Wydawnictwo Naukowe Szkoły Głównej Mikołaja Kopernika
ul. Nowogrodzka 47a, 00-695 Warszawa



Wstęp ...................................................................................................................................................................	 9

Część I

Zarys historyczny koncepcji wolności religijnej ..............................................	 13

Katarzyna Kącka
Starożytne koncepcje wolności religijnej ...............................................................................................	 15

Katarzyna Kącka
Średniowieczne koncepcje wolności religijnej ......................................................................................	 27

Piotr Szymaniec
Nowożytne koncepcje wolności religijnej (XV–XVIII w.)  ...........................................................	 41

Piotr Szymaniec
Współczesne koncepcje wolności religijnej (od XIX w.) .................................................................	 53

Część II

Wolność religijna w kontekście głównych religii świata .........................	 67

Adam Machowski
Buddyzm i wolność religijna .......................................................................................................................	 69

Carlos A. Casanova
Chrześcijaństwo i wolność religijna ........................................................................................................	 79

Jarosław Różański
Islam i wolność religijna ...............................................................................................................................	 101

Matthew LaGrone
Judaizm i wolność religijna .........................................................................................................................	 111

Spis treści 



[6]

Część III

Wolność religijna: fundament, kontekst i wyzwania ...................................	 123

Radosław Kołatek
Godność ludzka .................................................................................................................................................	 125

Adam Jeszka
Tożsamość religijna .........................................................................................................................................	 141

Michał Balcerzak
Prawa człowieka ...............................................................................................................................................	 155

Agnieszka Nogal
Demokracja .........................................................................................................................................................	 169

Weronika Kudła
Neutralność .........................................................................................................................................................	 183

María Alejandra Vanney
Sekularyzacja i sekularyzm ........................................................................................................................	 195

Wiesław Łużyński
Wielokulturowość ............................................................................................................................................	 217

María Alejandra Vanney
Tolerancja ............................................................................................................................................................	 233

Judyta Bielanowska
Fundamentalizm ..............................................................................................................................................	 249

Judyta Bielanowska
Totalitaryzm .......................................................................................................................................................	 271

Część IV

Klauzule limitacyjne wolności religijnej ...................................................................	 291

Cezary Smuniewski
Bezpieczeństwo narodowe .............................................................................................................................	 293

Weronika Kudła
Porządek publiczny .........................................................................................................................................	 305

Weronika Kudła
Zdrowie publiczne ............................................................................................................................................	 319

Jan Uchwat
Moralność publiczna .......................................................................................................................................	 339



[7]

Część V

Przegląd wolności religijnej na świecie ......................................................................	 357

Katarzyna Kącka
Europejskie idee wspólnoty i wolności religijnej ................................................................................	 359

Mukami Wangai
Wolność religijna w Afryce .........................................................................................................................	 375

Marta Osuchowska
Wolność religijna w Ameryce Łacińskiej ..............................................................................................	 387

Weronika Kudła
Wolność religijna w Ameryce Północnej ...............................................................................................	 401

Augusto Zimmermann
Wolność religijna w Australii ....................................................................................................................	 425

Siju Thomas
Wolność religijna w Azji ...............................................................................................................................	 443

Nota  o  Autorach ..................................................................................................................................	 453



Wstęp

Wolność wyznania i sumienia jest niemal powszechnie chroniona w kra-
jowych i międzynarodowych systemach prawnych. Często pojawiają 

się jednak pytania dotyczące ostatecznych podstaw i uzasadnienia tego uzna-
nia. Czy wolność religijna zasługuje na szczególne traktowanie w porówna-
niu z innymi prawami człowieka? Z jakiego powodu? Co czyni ją wyjątkową? 
Czy należy jej się szczególne miejsce, czy też wystarczy, by prawo i polityka 
traktowały religię na równi z innymi działaniami, które uznaje się za mające 
znaczenie transcendentne w ludzkim życiu? Czy faktycznie wiara w Boga ma 
szczególne znaczenie dla jednostek i społeczeństwa? Czy jednostki i społe-
czeństwo tracą, jeśli Bóg pozostaje wyłącznie w sferze osobistej lub prywat-
nej? Między innymi na te pytania starają się dać odpowiedź autorzy haseł 
pierwszego tomu Słownika wolności religijnej.

Zachodnia kultura prawna przez wieki rozwijała doktrynę, według której 
prawo do wolności religijnej zajmuje kluczowe miejsce wśród praw podsta-
wowych, zarówno na poziomie indywidualnym, jak i zbiorowym, ze względu 
na swoją fundamentalną rolę w kształtowaniu tożsamości narodowej, spo-
łeczeństwa obywatelskiego i  jednostki. Jednocześnie obserwujemy wzrost 
działań utrudniających korzystanie z tego prawa, począwszy od subtelnych 
form dyskryminacji, aż po poważne akty agresji, od sporadycznie rzucanych 
inwektyw po zorganizowaną i systematyczną przemoc.



10 Wstęp

Mając to na uwadze, zwracamy się nie tylko do naukowców, ale również 
do wszystkich, którzy poszukują głębszego zrozumienia prawa do wolności 
religijnej w kontekście wielorakich zagadnień prawno-społecznych. Dzięki 
swojemu interdyscyplinarnemu charakterowi Słownik może być wartościo-
wym źródłem dla historyków, teologów, religioznawców, filozofów, etyków, 
prawników, polityków, socjologów i kulturoznawców.

W Części I przedstawiono szczegółowy przegląd historycznych koncep-
cji wolności religijnej, co pozwala zrozumieć ewolucję tego pojęcia na prze-
strzeni wieków.

Część II analizuje wolność religijną w kontekście głównych religii świata, 
badając, w jaki sposób różne tradycje religijne interpretują, rozumieją i sto-
sują ją w praktyce. Analizie poddano również główne wyzwania, z którymi 
się te tradycje mierzą.

W  Części III poddaje się analizie podstawowe wartości i  konteksty 
związane z wolnością religijną, takie jak: godność ludzka, tożsamość reli-
gijna, prawa człowieka i demokracja. Chodzi w nim o ukazanie głębszych 
podstaw wolności religijnej oraz sposobów jej ochrony w różnych modelach 
prawno-politycznych. Analizuje się również rolę pojęć takich jak sekulary-
zacja i sekularyzm, neutralność, wielokulturowość i tolerancja w obecnej 
interpretacji prawnej. Rozdział kończy się ostrzeżeniem przed niebezpie-
czeństwem zniekształconego rozumienia religii, które może prowadzić do 
fundamentalizmu i totalitaryzmu, zwłaszcza w teokratycznych systemach 
politycznych. Ostrzeżenie to odnosi się również do świeckich modeli po-
lityczno-prawnych, które – choć wydaje się, że mają wymiar neutralny – 
mogą zawierać elementy totalitarne i  fundamentalistyczne, prowadzące 
do ograniczenia roli religii w sferze publicznej oraz w codziennym życiu 
obywateli wierzących.

W Części IV przedstawione są przesłanki ograniczania wolności religij-
nej, które są istotne w kontekście tworzenia i interpretacji prawa, szczególnie 
w zakresie równowagi między wolnością jednostki a interesem publicznym. 
Chociaż wolność religijna jest prawem podstawowym – w niektórych sytu-
acjach, jak w przypadku każdego innego prawa, państwo może nałożyć na 
nią pewne ograniczenia, jeśli jest to konieczne do ochrony innych wartości. 
Hasła odnoszą się do każdej z podstaw, które w pewnych szczególnych oko-
licznościach mogą ograniczać wolność religijną, a mianowicie: bezpieczeń-
stwo, porządek publiczny, zdrowie publiczne i moralność publiczna. Powody 



11Wstęp

te muszą być jasno określone i  uzasadnione, by ograniczenia były zgodne 
z prawem i międzynarodowymi standardami praw człowieka.

Z  kolei socjologowie i  kulturoznawcy znajdą wartościowe informacje 
w Części V, który oferuje przegląd prawa do wolności religijnej na różnych 
kontynentach, pozwalając na analizę regionalnych i  kulturowych różnic 
w podejściu do tego zagadnienia.

Należy zaznaczyć, że autorzy Słownika nie mają na celu przedstawienia 
swoich osobistych opinii, lecz dążą do obiektywnego uporządkowania pojęć 
związanych z omawianym tematem. Słownik ma stanowić narzędzie referen-
cyjne do współczesnych debat oraz źródło wiedzy dla tych, którzy potrzebują 
wsparcia i pogłębionych informacji na temat wolności religijnej. W poszcze-
gólnych hasłach zawarta jest bibliografia oraz odniesienia do innych mate-
riałów. Ponadto, z  uwagi na różnorodność odbiorców, autorzy ograniczyli 
stosowanie terminologii technicznej i specjalistycznej do niezbędnego mini-
mum, a w przypadkach koniecznych, objaśnili jej znaczenie w dołączonym 
glosariuszu, przy czym Słownik ze względów metodologicznych został zorga-
nizowany w rozdziały tematyczne, zamiast przedstawienia haseł w porządku 
alfabetycznym. 

Słownik wolności religijnej powstał jako efekt pracy zespołu uczonych za-
angażowanych w realizację projektu badawczego pt. „Laboratorium Wolno-
ści Religijnej”1, który powstał z inicjatywy Fundacji Pro Futuro Theologiae, 
działającej przy Wydziale Teologicznym Uniwersytetu Mikołaja Kopernika 
w Toruniu. Wśród autorów haseł znajdują się naukowcy reprezentujący róż-
ne ośrodki akademickie w  Polsce m.in.: Uniwersytet Mikołaja Kopernika 
w  Toruniu, Uniwersytet Warszawski, Uniwersytet Papieski Jana Pawła II 
w  Krakowie, Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w  Warszawie, 
Pomorską Szkołę Wyższą w Starogardzie Gdańskim, Europejskie Centrum 
Solidarności w Gdańsku, Akademię Nauk Stosowanych Angelusa Silesiusa 
w Wałbrzychu, Akademię Jagiellońską w Toruniu, Szkołę Główną Mikoła-
ja Kopernika w Lublinie oraz z instytucje zagraniczne takie jak: Hamilton 
Center na Uniwersytecie Florydy, Uniwersytet MacEwan w Kanadzie, Al-
liance Defending Freedom w Indiach, Strathmore University w Kenii oraz 
Sheridan Institute of Higher Education w Perth w Australii.

1 Pierwsza edycja Słownika (w wersji zawierającej szerszy zestaw haseł) jest dostępna on-
line pod adresem: https://laboratoriumwolnosci.pl/slownik/

https://laboratoriumwolnosci.pl/slownik/


12 Wstęp

Ze względu na swoją strukturę i  formę Słownik nie tylko porządkuje 
wiedzę, ale także rozszerza ją o nowe aspekty poprzez powiązanie różnych 
tematów oraz zasugerowanie możliwych ścieżek dalszych badań. Jednolita 
struktura haseł pozwala uchwycić istotę omawianych zagadnień, ich aktu-
alny stan oraz kluczowe aspekty praktyczne z nimi związane, umożliwiając 
porównania i analizy. Tym wieloaspektowym podejściem otwiera możliwość 
wykorzystania go w edukacji, badaniach naukowych oraz w praktyce praw-
niczej i politycznej, przyczyniając się do rozwoju polityk publicznych, które 
szanują i  chronią wolność religijną. Może także stanowić cenną platformę 
do dialogu międzykulturowego i międzyreligijnego, sprzyjając zrozumieniu 
i tolerancji w coraz bardziej zróżnicowanych społeczeństwach.

María Alejandra Vanney  
Weronika Kudła

Piotr Roszak

https://orcid.org/0000-0001-6472-7688
https://orcid.org/0000-0003-1929-892X
https://orcid.org/0000-0002-2723-2667


CZĘŚĆ I

Zarys historyczny 
koncepcji wolności religijnej



Dr Katarzyna K ĄCK A
Uniwersytet Mikołaja Kopernika

Starożytne koncepcje wolności religijnej

Wprowadzenie

Religia uznawana jest za jedno ze zjawisk stale obecnych w kulturze i hi-
storii niemal każdego społeczeństwa. Dwudziestowieczny niemiecki filo-
zof i  psycholog Erich Fromm uważał nawet, że „Nie było takiej kultury 
w przeszłości i – jak się zdaje – nie może być takiej kultury w przyszłości, 
która by nie miała religii”. Dowodami potwierdzającymi to stwierdzenie 
są m.in. obecne w przestrzeni publicznej ślady życia religijnego zarówno 
jednostek, jak i zbiorowości1. Kategoria ta, jako ważny element życia ludz-
kiego, stale wywołuje emocje i  inspiruje do dyskusji i  namysłu. Jednym 
z kluczowych obszarów chętnie podejmowanych przez myślicieli, badaczy 
oraz publicystów jest wolność religijna. Kolejne wieki polemik oraz rozwo-
ju idei sprawiły, że zagadnienie to nabrało wielowymiarowego charakteru. 
I choć pierwotnie pojęcie to silnie kojarzono z wyznaniami chrześcijański-
mi, aktualnie dotyczy właściwie wszystkich religii. Współcześnie, w dobie 
takich zjawisk jak migracje, zagrożenia terrorystyczne, fundamentalizmy 
oraz upolitycznienie religii, wolność religijna niezmiennie rodzi kontro-

1 Por. E. Fromm, Szkice z psychologii religii, przeł. J. Prokopiuk, Warszawa 1966.



16 Katarzyna Kącka

wersje i spory interpretacyjne zwłaszcza wśród przedstawicieli świata za-
chodniego2.

Idea wolności religijnej wywodzi się z  dyskursu na temat tolerancji. 
Obecnie tolerantia (łac.) rozumiana jest jako poszanowanie postaw i poglą-
dów innych ludzi mimo różnic w  rozumieniu i  postrzeganiu otaczających 
ich zjawisk. W praktyce oznacza to zgodę na dokonywanie samodzielnych 
wyborów sposobu życia przez każdego człowieka. Początkowo pojęcie to 
odnosiło się niemal wyłącznie do sfery religijnej3. Współczesne rozumienie 
tego terminu, rozciągające zjawisko tolerancji także na inne przestrzenie, ta-
kie jak kultura, polityka, światopogląd, jest efektem późniejszych rozważań 
i refleksji nad tym zagadnieniem. Wyodrębnione w toku dyskusji liczne wol-
ności, w tym wolność religijna, zostały ostatecznie uznane za jedne z podsta-
wowych wartości z zakresu praw człowieka, które nie tylko określono jako 
istotne, ale również wymagające gwarancji i ochrony w systemach prawnych 
wielu państw. Ich wagę i znaczenie potwierdzono również w konwencjach 
międzynarodowych. Każdy człowiek ma więc zagwarantowane prawo do 
swobodnego głoszenia swoich przekonań religijnych oraz praktykowania 
i  publicznego wyznawania swojej wiary. Oznacza to również odrzucenie 
i  potępienie dyskryminacji spowodowanej wyborami religijnymi, a  także 
prawną ochronę przed przymusem religijnym. Pojęcie wolności religijnej za-
wiera ponadto akceptację braku chęci przynależności do jakiejkolwiek spo-
łeczności oraz rezygnację z wiary w życiu danego człowieka. Może również 
oznaczać prawo do kwestionowania istniejących systemów religijnych oraz 
powoływania nowych wspólnot i kościołów. Zasady zawarte w kategorii wol-
ności religijnej wykluczają więc zarówno dyskryminację, jak i jakiekolwiek 
uprzywilejowanie na tle religijnym. Wielowymiarowość pojęcia oznacza, że 
zagadnienie przeszło długi i  skomplikowany proces ewolucji, którego po-
czątków doszukiwać się możemy już w czasach starożytnych4.

2 A. Łopatka, Prawo do wolności myśli, sumienia i religii, Warszawa 1995; tenże, Wolność su-
mienia i wyznania, [w:] Prawa człowieka. Model prawny, red. R. Wieruszewski, Wrocław – War-
szawa – Kraków 1991.

3 Por. J. Grygiel, Tolerancja w  średniowieczu – mity i  rzeczywistość, „Biuletyn Biblioteki 
Jagiellońskiej” 61 (2011), s. 43–53; M. Walzer, O tolerancji, przeł. T. Baszniak, Warszawa 1999.

4 K. Kącka, Geneza i źródła wolności religii w europejskiej przestrzeni publicznej i prawnej, „Se-
minare. Poszukiwania Naukowe” 34 (2013), s. 155–174; A. Biłgorajski, Wolność słowa vs. wolność 
religijna. Wybrane zagadnienia, „Studia Politologiczne” 23 (2012), s. 95–120; M. Pietrzak, Prawo 
wyznaniowe, Warszawa 1978.



17Starożytne koncepcje wolności religijnej

Istota (ujęcie historyczne)

Starożytność to epoka historyczna, której ramy czasowe mają charakter 
umowny i nie da się ich precyzyjnie określić. Za jej początek przyjmuje się 
wynalezienie pisma w XXX w. przed naszą erą w Sumerze (południowej Me-
zopotamii). Ostatnie znaleziska wskazują też na jego ślady na terenach Syrii 
i zachodniego Iranu. Miało ono formę ideograficzną (pismo klinowe). Z tego 
okresu pochodzą również potwierdzone archeologicznie i historiograficznie 
ślady cywilizacji sumerskiej. Przejście do kultury piśmiennej uznaje się za 
moment graniczny między prehistorią a historią. Najnowsze odkrycia arche-
ologiczne skłaniają jednak wielu badaczy do podejmowania prób weryfikacji 
momentu rozpoczęcia epoki starożytnej. Ślady budownictwa monumental-
nego, które datowane są na czas wielu tysięcy lat przed powstaniem cywiliza-
cji egipskiej i sumerskiej pozwalają przypuszczać, że epoka starożytna swym 
początkiem sięgać może nawet końca epoki lodowcowej, czyli około 10 tys. 
lat p.n.e. Schyłek starożytności wyznaczają wydarzenia związane z detroni-
zacją ostatniego zachodniorzymskiego cesarza Romulusa Augustulusa, który 
został zmuszony do opuszczenia Rzymu. Dokonał tego w  476 r. Odoaker 
– germański najemnik – obwołany królem barbarzyńców. Stanął na czele 
buntu wojsk składających się z przedstawicieli ludów Skirów, Herulów i Ala-
nów stacjonujących w Italii. Koniec rządów Romulusa Augustulusa i przeję-
cie panowania przez barbarzyńskiego władcę uznaje się za koniec (upadek) 
cesarstwa zachodniorzymskiego. Starożytność to epoka zawierająca w sobie 
dzieje wielu kultur i cywilizacji. Za najważniejsze uważa się Egipt, Bliski oraz 
Daleki Wschód i wreszcie najstarsze dzieje Grecji i Rzymu. To również okres 
rozwoju wczesnego chrześcijaństwa przypadający na czas od I do V w. na-
szej ery. Nie można jednak zapomnieć o dziedzictwie ludów uznawanych za 
barbarzyńskie, którym jednak zawdzięczamy rozwiązania i odkrycia mające 
bezsprzeczny wpływ na rozwój ludzkości. Byli to m.in. Celtowie, Germanie, 
Scytowie oraz Słowianie.

Wielość kultur i  cywilizacji charakterystyczna dla starożytności ściśle 
związana jest również z płaszczyzną religijną. Każda ze społeczności pozo-
stawiła po sobie ślady, które świadczą o ich bogactwie oraz różnorodności 
wyznawanych wartości. Współcześnie nie mamy żadnych wątpliwości, że 
cywilizacje starożytne charakteryzowały się głęboką duchowością, a wiara 
stanowiła trwały element ich życia. Cechami charakterystycznymi tej epo-



18 Katarzyna Kącka

ki były politeizm oraz silny kult władcy. Obie ściśle związane były z wiarą 
w  istnienie sił nadprzyrodzonych. W  części imperiów religia była wprost 
powiązana z władzą państwową, a  rządzący uważani byli za bóstwa. Wia-
ra silnie wpływała na zachowania wspólnot, ich moralność, kulturę, a także 
struktury polityczne. Obowiązujące zasady i systemy prawne oparte były na 
wierzeniach religijnych, a ich cel stanowiło utrzymanie spokoju i harmonii 
w społeczeństwie5.

W starożytnym Egipcie panowało wielobóstwo, każda z części admini-
stracyjnych państwa wyznawała innych bogów. Na siłę i oddziaływanie da-
nego bóstwa wpływały status oraz pozycja danego miasta. Stąd niezwykła 
popularność boga Teb Amona, najważniejszym w Egipcie był jednak Re – 
bóg słońca. Kalendarz egipski przepełniony był świętami ku czci wyznawa-
nych bóstw. Ze świątyń wyprowadzano wówczas ich posągi, a lud publicznie 
oddawał im cześć. Władca Egiptu (faraon) zajmował najważniejszą pozycję 
w państwie. Reprezentował na ziemi boga Horusa, a jego władza miała boski 
charakter. To on pośredniczył między ludźmi a bogami. Był odpowiedzialny 
za utrzymanie ładu i porządku społecznego. Egipt więc w swej istocie był 
państwem w pełni religijnym. Wiarę ludu władcy często wykorzystywali do 
realizacji swych celów politycznych. Ogromna wiedza przedstawicieli sfer 
rządzących oraz znajomość praw przyrody, pozwalała im wykorzystywać 
zjawiska naturalne takie jak zaćmienie słońca do wpływania na postawy 
i poglądy poddanych.

Podobnie jak w  Egipcie także społeczność Sumerów charakteryzowało 
wielobóstwo. Na czele panteonu stał An – bóg niebios. Bogowie byli uważani 
za najwyższych władców, którzy namaszczają śmiertelnych królów. Wierzo-
no, że bóstwa stworzyły ludzi, by ci wyręczali ich w pracy i przejęli ich ziem-
skie obowiązki. Sumerowie charakteryzowali się pobożnością, objawiała się 
ona przez budowanie licznych świątyń, w których nie tylko oddawano cześć 
bogom, ale również dziękowano im za ich łaski. Co ciekawe, w przeciwień-
stwie do Egiptu, charakterystyczna dla tej wspólnoty była wiara w  to, że 
za dobre uczynki i właściwe postawy czeka ich nagroda. Religia silnie więc 
wpływała na kształtowanie wartości i skłaniała do dokonywania właściwych 
wyborów. Sumerowie wierzyli także w złe moce działające na świecie. Walkę 

5 K. Warchałowski, Rozwój idei wolności religijnej od początków chrześcijaństwa do czasów 
nowożytnych, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 8 (2005), s. 143–161.



19Starożytne koncepcje wolności religijnej

mocom tym wypowiadali liczni magowie i czarownicy, którzy dzięki zna-
nym tylko im zaklęciom i egzorcyzmom mogli je zwalczyć.

Politeizm to również cecha charakterystyczna religii starożytnej Grecji. 
Wierzenia Greków skoncentrowane były silnie na życiu doczesnym. W prze-
ciwieństwie do Egipcjan i  Sumerów, Grecy w  znacznie mniejszym stopniu 
zajmowali się kwestiami życia po śmierci. Ich religia istotnie koncentrowała 
się na bogatej obrzędowości, ceremoniach i rytuałach. Bogowie – mieszkańcy 
Olimpu – byli postaciami nieśmiertelnymi, jednak nie wiecznymi. Na ich cze-
le stał Zeus – bóg nieba. Religia w pełni związana była z państwem, a władcy 
swoją siłę i mądrość czerpali od bogów. W celu zjednoczenia różnorodnego 
i wieloplemiennego społeczeństwa greckiego władcy hellenistyczni wprowa-
dzili kult osoby panującego, polegający na przeniesieniu części form czci od-
dawanej bóstwom na rządzących. Dzięki temu łatwiej sprawowano kontrolę 
nad zamieszkującymi terytorium ówczesnej Grecji ludami. Kult nadzorowa-
ny był przez urzędników – kapłanów, którzy pochodzili z rodzin arystokra-
tycznych. Ich zadaniem było organizowanie obrzędów religijnych oraz opieka 
nad świątyniami. Szczególną rolę przypisywano w Grecji wyroczniom, które 
umiejscawiane były najczęściej w okolicy świątyń. To one wyjaśniały wolę bo-
gów oraz odpowiadały na wszystkie nurtujące pytania. Najważniejszą z nich 
była wyrocznia Apollina w Delfach, gdzie przyszłość przepowiadała Pytia. 
Często wyrocznie wykorzystywano do osiągania celów politycznych, skła-
niając Greków do pożądanych postaw. Bogom oddawano cześć organizując 
liczne i hucznie obchodzone święta. Najważniejszym ich momentem było zło-
żenie ofiar, które miały pełnić funkcję dziękczynną i przebłagalną.

Religia starożytnego Rzymu jest zbliżona do greckiej. Wiele bóstw rzym-
skich miało swego greckiego odpowiednika. Za najważniejszych bogów uwa-
żano tzw. triadę kapitolińską: Jowisza, Junona i Minerwę. Bóstwom oddawa-
no cześć budując im liczne świątynie. Jedną z najważniejszych była rzymska 
świątynia Westy, gdzie płonął wieczny ogień. Rzymianie wiązali jego wyga-
śnięcie z nieszczęściem dla miasta. Dlatego nad ogniem stale czuwało sześć 
westalek, które pochodziły z najlepszych rodzin, choć same zmuszane były 
do rezygnacji z życia prywatnego oraz zachowania dziewictwa. Bogom odda-
wano cześć, składając liczne ofiary. Wierzono, że tego właśnie oczekują. Brak 
ofiar miał spowodować gniew bogów i odwrócenie się od ludzi oraz pozba-
wienie ich opieki. Ich wolę odczytywano za pomocą wróżb z  lotu ptaków, 
czyli tzw. auspicjów. Wszystkie decyzje w sprawach państwowych rządzący 



20 Katarzyna Kącka

podejmowali po odprawieniu tego rytuału. Władców rzymskich uważano za 
bogów i przypisywano im boskie cechy. By zintegrować społeczeństwo usi-
łowano wprowadzić kult cesarzy. Jednak nad wszystkimi kwestiami kultu 
w Rzymie czuwał pontifex maximus – najwyższy kapłan. Jego rolą było dbanie 
o czystość kultu oraz przewodzenie i nadzorowanie kolegiów kapłańskich6.

Powyższe przykłady, choć rzucają światło na religię i religijność czasów 
starożytnych, nie wyczerpują tego rozległego tematu. Pominięto chociażby 
m.in. rozwijające się cywilizacje Chin, Indii oraz Japonii z ich różnorodnymi 
wierzeniami i tradycjami religijnymi. Współcześnie wciąż czerpiemy jednak 
z doświadczeń cywilizacji starożytnych. Kształtujące się wówczas idee, wie-
rzenia i kulty stale inspirują twórców i artystów do tworzenia nowych dzieł, 
a naukowców do nowych odkryć.

Stan rzeczy

Religia i religijność były stałymi elementami życia ludzi epoki starożytności, 
niezależnie od czasu oraz miejsca. Zanim powstały wielkie religie monote-
istyczne, społeczeństwa wierzyły w licznych bogów i bóstwa, a ich codzien-
ność przepełniona była aspektami duchowymi. Sami władcy uważani byli 
za bogów lub przypisywano im boskie cechy. Rozległy geograficznie obszar 
i niestabilność polityczna, charakterystyczna dla każdego niemal okresu tej 
epoki, sprawiały, że w tym samym czasie, na tym samym terenie zamieszki-
wali wyznawcy różnych bóstw, reprezentujący różne systemy religijne. Była 
to więc sytuacja, która z jednej strony mogła sprzyjać konfliktom na tle re-
ligijnym, dyskryminacji i nietolerancji, z drugiej natomiast współistnienie 
wielu kultów mogło inspirować rozwój koncepcji wolnościowych i wzajem-
nej akceptacji.

Faktycznie wieloetniczne wielkie starożytne imperia charakteryzowały 
się, choć w ograniczonym stopniu, tolerancją religijną. Nie można jej było 
jednak wówczas utożsamić jednoznacznie z  istnieniem koncepcji wolności 
religijnych. Taki sposób myślenia był obcy przedstawicielom tamtej epoki. 
Tolerancji religijnej w starożytności nie można również rozumieć i analizo-

6 M. Beard, J. North, S. Price, Religie Rzymu. Historia, przeł. L. Olszewski, M. J. Bara-
nowski, Grójec 2017; B. Trzeciak, Źródła gwarancji wolności religijnej, „Przegląd Powszechny” 
12 (1996), s. 287–300.



21Starożytne koncepcje wolności religijnej

wać kategoriami współcześnie znanych definicji. Miała ona wówczas bowiem 
wymiar całkowicie praktyczny. Każda ze znanych cywilizacji starożytnych 
charakteryzowała się istnieniem oficjalnego kultu. Musieli go akceptować 
i przyjąć wszyscy obywatele, zwłaszcza, że religia uważana była za integral-
ną część życia państwa. Nieznanym w tej epoce było zjawisko traktowania 
wiary w kategoriach prywatnych i osobistych. Rządzący swoje prawa opierali 
ściśle o zasady i wartości o charakterze religijnym. Wszystkie aspekty życia 
publicznego były powiązane z  religią. Również zniewaga bogów przybie-
rała wymiar instytucjonalny i  traktowana była równoznacznie ze zniewagą 
władcy i państwa. Wiara systemowo wykorzystywana była przez panujących 
do kształtowania właściwych postaw i  wywierania wpływu na poddanych. 
Swoistą regułą w starożytnym Rzymie było wykorzystanie religii w procesie 
jednoczenia podbitych ludów. Wszyscy zamieszkujący terytorium imperium 
zmuszeni byli do przyjęcia religii obowiązującej w Rzymie. Ponadto elemen-
tem spajającym miał być wprowadzony powszechnie kult cesarza. Do prze-
strzegania tego prawa zostały zobowiązane wszystkie prowincje imperium. 
Co ciekawe, podbój konkretnego terytorium oznaczał również akceptację 
wierzeń tam obowiązujących. Tym samym do katalogu bóstw dołączali bo-
gowie, których wyznawały podbite ludy. W praktyce oznaczało to, poza przy-
jęciem wierzeń obowiązujących w imperium, możliwość zachowania własnej 
religii, tradycji i praktykowania obrzędów. Wraz z podbojem nowych tere-
nów można zaobserwować zainteresowanie nowymi bóstwami i szybką im-
plementację nowych trendów religijnych. Szczególną swoistą popularnością 
cieszyły się w Rzymie bóstwa celtyckie, wobec czego chętnie przyjmowano 
związane z ich kultem święta i obrzędy. Warto podkreślić, że ta praktyczna 
odmiana tolerancji religijnej, którą reprezentowało imperium miała cha-
rakter wyłącznie pragmatyczny. Nie może być tu mowy o  akceptacji róż-
norodności we współczesnym rozumieniu tego słowa. Obowiązujące prawo 
powstało z partykularnych pobudek cesarzy, którzy chcieli wzmocnić swoją 
władzę nad poszczególnymi ludami i co ważniejsze grupami religijnymi.

Podstawę realizacji zasady tolerancji religijnej w starożytności stanowi-
ły więc wielobóstwo oraz kult władcy. Co ciekawe, reguła ta nie dotyczyła 
przedstawicieli dwóch religii monoteistycznych: Żydów i  chrześcijan. Ci, 
którzy otwarcie odrzucali politeizm oraz odmawiali oddawania czci innym 
bóstwom, doświadczali prześladowań, okrutnych kar, a nawet śmierci. Dla 
Rzymian chrześcijaństwo, niosące wiarę w jednego Boga oraz ideę miłości 



22 Katarzyna Kącka

bliźniego, nie tylko okazało się być niezrozumiałe, ale zostało uznane za za-
grożenie dla państwa. Zwłaszcza, że wprowadziło nieznane dotąd w impe-
rium rozróżnienie na sferę świecką aktywności państwa oraz sferę religijną. 
Odrzucono tym samym tezę monizmu religijno-politycznego. Oznaczało to 
w praktyce negację koncentracji władzy politycznej i religijnej w rękach jed-
nego władcy. Chrześcijaństwo szybko uznane zostało za zagrożenie dla jed-
ności imperium. Prześladowania przedstawicieli tej religii trwały blisko trzy 
wieki. Nie zniechęcało to jednak nowych wyznawców do włączania się w sze-
regi coraz liczniej powstających wspólnot. Około 300 r. naszej ery chrześci-
janie stanowili najliczniejsze grupy wyznaniowe w Aleksandrii i Antiochii, 
a przedstawicieli tej religii można było spotkać w większości prowincji. Naj-
większe prześladowania miały miejsce od czasów panowania cesarza Nerona 
do epoki Dioklecjana. Za odmowę uczestnictwa w obrzędach ku czci rzym-
skich bogów chrześcijanom stawiano zarzut przestępstwa wobec państwa 
(crimen laesae maiestatis). Procesy opierano o obowiązujące w Rzymie prawa 
ustanowione przez Cezara i Augusta: Lex Julia majestatis, które regulowały 
procedury postępowania wobec zakazanych stowarzyszeń. Ponadto posłu-
giwano się reskryptem Marka Aureliusza wydanym przeciwko tym, którzy 
powołują sekty oraz rozpowszechniają nieznane religie.

Tymczasem na gruncie powstającego Kościoła rodziła się myśl, którą 
uznać można za jedną z pierwszych koncepcji tolerancji religijnej, zakłada-
jącą poszanowanie przez rządzących oraz administrację państwa prawa do 
swobodnego wyznawania swojej wiary. Co więcej, jawnie negowano stoso-
wanie przymusu w kwestiach religijnych. Przyjmuje się, że ten sposób my-
ślenia chrześcijanie rozszerzali także na przedstawicieli innych religii. Nie 
we wszystkich aspektach idea ta jednak przetrwała próbę czasu. Mimo po-
większającej się stale wspólnoty chrześcijan, czasy rządów cesarza Dioklecja-
na (285–305) uznawane są za najbardziej okrutne i krwawe dla wyznawców 
nowej religii. Rozpoczyna się okres tzw. wielkich prześladowań. Stając na 
czele imperium Dioklecjan postawił sobie za cel oparcie władzy cesarskiej na 
wzmocnieniu kultu rzymskich bogów oraz odwołaniu się do tradycji przod-
ków. Podkreślano konsekwentnie więc w sferze publicznej boskość i boskie 
pochodzenie władcy. Całkowicie odrzucono wówczas dopiero kiełkującą 
ideę wolności religijnej. Postawa chrześcijan stała bowiem mocno w sprzecz-
ności z promowanym powrotem do kultu starej religii. W 302 r. Dioklecjan 
zdecydował o usunięciu wszystkich przedstawicieli nowej religii z urzędów 



23Starożytne koncepcje wolności religijnej

państwowych oraz z armii. Wydał również trzy edykty, w których nakłaniał 
chrześcijan do zmiany wiary i legitymizował prześladowania. Sytuacja uległa 
zmianie w 311 r., kiedy kolejny cesarz Galeriusz wydał tzw. edykt tolerancyj-
ny, zezwalający chrześcijanom praktykowania swojego kultu.

Za pierwszy akt tolerancji i  przejaw wolności religijnej uważany jest 
jednak dopiero edykt mediolański, wydany w 313 r. przez cesarza–uzurpa-
tora Konstantyna. Zmienił on istotnie sytuację prawną zamieszkujących 
imperium chrześcijan. Był on prawdopodobnie skutkiem osobistych prze-
żyć władcy, który zwycięstwo w bitwie przy Moście Mulwijskim przypisał 
opatrzności i opiece chrześcijańskiego Boga. Twierdzono wówczas, że Kon-
stantyn przed bitwą miał ujrzeć znak krzyża i  usłyszeć słowa: „Pod tym 
znakiem zwyciężysz”. W  dokumencie czytamy zatem: „Gdy tak ja, cesarz 
Konstantyn Wielki, i jak również ja, cesarz Licyniusz August, zeszliśmy się 
szczęśliwie w Mediolanie i  omawiali wszystko, co należy do pożytku oraz 
bezpieczeństwa publicznego, postanowiliśmy między innymi zarządzić to, 
cośmy dla wielu ludzi uważali za konieczne między innymi zarządzeniami, 
zdaniem naszym dla wielu ludzi korzystnymi, wydać przede wszystkim i to, 
które do czci bóstwa się odnosi, a mianowicie chrześcijanom i wszystkim dać 
zupełną wolność wyznawania religii, jaką kto zechce. W ten sposób bowiem 
bóstwo w swej niebieskiej siedzibie i dla nas, i dla wszystkich, którzy naszej 
poddani są władzy, zjednać będzie można i usposobić łaskawie. Ze zbawien-
nych więc i słusznych powodów postanowiliśmy powziąć uchwałę, że niko-
mu nie można zabronić swobody decyzji, czy myśl swą skłoni do wyznania 
chrześcijańskiego, czy do innej religii, którą sam za najodpowiedniejszą dla 
siebie uzna, a to dlatego, by najwyższe bóstwo, któremu cześć według swo-
bodnego przekonania oddajemy, mogło nam we wszystkich okolicznościach 
okazać zwykłą swą względność i przychylność”. Nowe prawo dawało chrze-
ścijanom oraz przedstawicielom innych religii swobodę w  praktykowaniu 
swojej wiary. Wspólnotom religijnym zwrócono cały skonfiskowany majątek, 
w tym przede wszystkim grunty oraz budynki. Warto podkreślić, że edykt 
nie uznawał chrześcijaństwa za religię państwową. Zapewnił on jedynie 
gwarancje wolności religijnej. Wprowadzał, co uznać można za spory sukces, 
dualizm religijno-polityczny. Nie negując jednak wartości dokumentu i no-
wych reguł, które ustanawiał, należy wspomnieć, że Konstantyn, podobnie 
jak jego poprzednicy wykazał się dużym pragmatyzmem politycznym. Nie 
odmawiając władcy chęci realizacji idei wolnościowych należy podkreślić, że 



24 Katarzyna Kącka

powstanie edyktu przede wszystkim realizowało cele cesarstwa w tym naj-
ważniejszego: zachowania jedności imperium. W praktyce bowiem przyjęcie 
wiary w jednego Boga niczym nie różniło się od wcześniejszego przyjmowa-
nia kultów bóstw podbitych ludów. I choć źródłem wolności religijnej okazał 
się w  tym przypadku pragmatyzm i  realizm polityczny to warto podkre-
ślić, że polityka Konstantyna została kontynuowana przez jego następców7. 
Chrześcijaństwo w  380 r. na mocy edyktu tesalońskiego wydanego przez 
cesarzy Gracjana, Walentyniana II i Teodozjusza stało się nawet religią pa-
nującą imperium rzymskiego. Okazało się wówczas, że rewolucyjne, jak na 
ówczesne czasy zerwanie z monizmem religijno-politycznym nie przetrwało 
próby czasu, a dawne religie pogańskie spotkał podobny los co chrześcijań-
stwo u jego początków. Zignorowano zdaje się wówczas fakt, że tolerancja co 
do zasady stoi w sprzeczności z istotą monoteizmu, który jest bezkompromi-
sowy wobec innych religii.

Po uznaniu chrześcijaństwa za religię panującą można zauważyć szybki 
i dynamiczny rozwój instytucjonalny wspólnoty. Powstawały coraz liczniej 
świątynie, a  Kościół rozpoczął realizację procesu nawracania ludów po-
wszechnie uznawanych za pogańskie. Niestety idea wolności religijnej, której 
wywalczenie pochłonęło tak wiele ofiar, konsekwentnie została zastąpiona 
ideą jednej wiary. Duchowieństwo zaczęło odgrywać coraz większą rolę, czę-
sto także na dworach najpotężniejszych władców. Tymczasem powoli rodził 
się ruch krucjatowy, którego podstawowym celem było jak największe roz-
przestrzenienie się chrześcijaństwa. Komplikuje się też sytuacja mniejszości 
religijnych takich jak Żydzi, poganie, a  w  niedalekiej przyszłości również 
muzułmanów. Warto podkreślić, że ich sytuacja różniła się w zależności od 
terytorium, na którym przebywali. Niemniej jednak zjawisko dyskrymina-
cji, nietolerancji i  prześladowań na tle religijnym staje się powszechne na 
przełomie starożytności i średniowiecza, co pogłębi się w wiekach później-
szych. Postawa ta stała jednak w sprzeczności z zasadami chrześcijaństwa. 
Do odrzucenia sporów i  niestosowania przemocy w  stosunkach między 
chrześcijanami a Żydami i poganami wzywał przecież już w swoich listach 
m.in. św. Paweł.

7 Z. Jaworski, Wolność religijna według edyktu mediolańskiego – w  1700 rocznicę wydania, 
„Biuletyn Stowarzyszenia Absolwentów i Przyjaciół Wydziału Prawa Katolickiego Uniwer-
sytetu Lubelskiego” 9 (2014), nr 11(1), s. 17–29; A. Żurek, Chrystianizacja prawa po „edykcie 
mediolańskim”, „Vox Patrium” 61 (2014), s. 74–88.



25Starożytne koncepcje wolności religijnej

Warto podkreślić, że również w czasie rozwoju chrześcijaństwa, u schył-
ku epoki starożytności konsekwentnie pojawiały się głosy wzywające do to-
lerancji i  wolności religijnej. Opierały się one głównie na idei odrzucenia 
zasady nawracania siłą. Twierdzono, że tylko dobrowolne przyjęcie religii 
może być uznane za zasługę. Postawę taką reprezentował chociażby Lak-
tancjusz wychowawca najstarszego syna Konstantyna Wielkiego, który za 
przyjęcie chrześcijaństwa został pozbawiony przez Dioklecjana stanowiska 
nauczyciela państwowych urzędników. Ostatecznie od końca IV w., zwy-
cięża jednak postawa reprezentowana przez św. Augustyna. Jego poglądy 
faktycznie zapoczątkowały odejście od tolerancji w Kościele. Zasada, którą 
propagował: compelle intrare (łac. zmuś do przyjęcia wiary) stała się teolo-
gicznym usprawiedliwieniem dla stosowania przymusu wiary w zachodnim 
chrześcijaństwie8.

Idea tolerancji (tolerare – znosić, cierpieć), jak wykazano, nie była więc 
obca epoce starożytności. Nie można jej jednak uznać za koncepcję wolności 
religijnej we współczesnym rozumieniu. Nie można także mówić o wolności 
religijnej w starożytności w sensie pozytywnym. Można ją jedynie interpre-
tować jako wyrozumiałość i akceptację tych, którzy nie zagrażali imperium. 
Warto jednak nie negować w tym zakresie dorobku starożytności, bo stał się 
on inspiracją dla przedstawicieli kolejnych epok.

Bibliografia

Beard M., North J., Price S., Religie Rzymu. Historia, przeł. L. Olszewski, M. J. Bara-
nowski, Grójec 2017.

Biłgorajski A., Wolność słowa vs. wolność religijna. Wybrane zagadnienia, „Studia Polito-
logiczne” 23 (2012), s. 95–120.

Fromm E., Szkice z psychologii religii, przeł. J. Prokopiuk, Warszawa 1966.
Grygiel J., Tolerancja w średniowieczu – mity i rzeczywistość, „Biuletyn Biblioteki Jagiel-

lońskiej” 61 (2011), s. 43–53.
Jaworski Z., Wolność religijna według edyktu mediolańskiego – w 1700 rocznicę wydania, 

„Biuletyn Stowarzyszenia Absolwentów i  Przyjaciół Wydziału Prawa Katolic-
kiego Uniwersytetu Lubelskiego” 9 (2014), nr 11(1), s. 17–29.

8 J. Kłoczowski, U  podstaw chrześcijańskiej kultury: chrześcijaństwo zachodnie wczesnego 
średniowiecza, [w:] Narodziny średniowiecznej Europy, red. H. Samsonowicz, Warszawa 1999,  
s. 86–113.



26 Katarzyna Kącka

Kącka K., Geneza i źródła wolności religii w europejskiej przestrzeni publicznej i prawnej, 
„Seminare. Poszukiwania Naukowe” 34 (2013), s. 155–174. 

Kłoczowski J., U podstaw chrześcijańskiej kultury: chrześcijaństwo zachodnie wczesnego 
średniowiecza, [w:] Narodziny średniowiecznej Europy, red. H. Samsonowicz, War-
szawa 1999, s. 86–113.

Łopatka A., Prawo do wolności myśli, sumienia i religii, Warszawa 1995.
Łopatka A., Wolność sumienia i  wyznania, [w:] Prawa człowieka. Model prawny, red.  

R. Wieruszewski, Wrocław – Warszawa – Kraków 1991, s. 407–421.
Pietrzak M., Prawo wyznaniowe, Warszawa 1978.
Trzeciak B., Źródła gwarancji wolności religijnej, „Przegląd Powszechny” 12 (1996),  

s. 287–300.
Walzer M., O tolerancji, przeł. T. Baszniak, Warszawa 1999.
Warchałowski K., Rozwój idei wolności religijnej od początków chrześcijaństwa do czasów 

nowożytnych, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 8 (2005), s. 143–161.
Żurek A., Chrystianizacja prawa po „edykcie mediolańskim”, „Vox Patrium” 61 (2014),  

s. 74–88.



Dr Katarzyna K ĄCK A
Uniwersytet Mikołaja Kopernika

Średniowieczne koncepcje wolności religijnej

Wprowadzenie

Wolność religijna i prawa człowieka są ściśle powiązanymi ze sobą koncep-
cjami, które odgrywają istotną rolę w ochronie praw i godności jednostki 
oraz w promowaniu równości, a także różnorodności społecznej oraz kultu-
rowej. Są uważane za fundamentalne wartości w większości demokratycz-
nych państw i objęte ochroną międzynarodowych instrumentów prawnych, 
takich jak Powszechna Deklaracja Praw Człowieka Organizacji Narodów 
Zjednoczonych1, Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i  Politycz-
nych2 i wiele innych. Jako jedno z fundamentalnych praw człowieka, wolność 
religijna gwarantuje zarówno jednostkom, jak i  społeczeństwom swobodę 
w praktykowaniu, wyznawaniu oraz wyrażaniu swojej religii lub przekonań. 
Warto podkreślić, że obejmuje ona nie tylko prawo do prywatnej prakty-
ki religijnej, ale przede wszystkim swobodę publicznego wyznawania swo-
jej wiary m.in. przez modlitwę i  uczestniczenie w  obrzędach. Oznacza to 

1 Powszechna Deklaracja Praw Człowieka, https://www.unesco.pl/fileadmin/import24/
user_upload/pdf/Powszechna_Deklaracja_Praw_Czlowieka.pdf, dostęp z: 28.08.2024.

2 Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i  Politycznych, Dz. U. z  1977 r. Nr 38,  
poz. 167.

https://www.unesco.pl/fileadmin/import24/user_upload/pdf/Powszechna_Deklaracja_Praw_Czlowieka.pdf
https://www.unesco.pl/fileadmin/import24/user_upload/pdf/Powszechna_Deklaracja_Praw_Czlowieka.pdf


28 Katarzyna Kącka

także prawo do tworzenia wspólnot, nauczania religii, budowania świątyń 
i posiadania miejsc kultu. Wolność ta rozumiana jest również jako ochrona 
przed przymusem religijnym oraz dyskryminacją spowodowaną reprezen-
towanymi przekonaniami religijnymi. Natura tej kategorii jest jednak dużo 
bardziej skomplikowana, głównie ze względu na różnorodność potrzeb, 
przekonań, ale też interesów przedstawicieli poszczególnych religii. Uznaje 
się bowiem, że wolność religijna objawia się nie tylko przez przynależność 
do danej wspólnoty, ale również prawo do stanowczego opowiedzenia się za 
reprezentowanymi przez nią wartościami. To także prawo do podważania 
istniejących systemów religijnych oraz tworzenia nowych kościołów i wspól-
not. Wierzącym przyznaje się również prawo do dokonania korekty w zakre-
sie swojego wyznania lub zmiany religii. Wolność religijna to wreszcie prawo 
do niewyznawania żadnej religii oraz odmowy przynależności do jakiego-
kolwiek Kościoła. Oznacza to, że zasady wolności religijnej ściśle związane 
są z tolerancją i szacunkiem wobec wyznawców innych religii, a także osób 
reprezentujących światopogląd bezreligijny, wykluczając zarówno dyskrymi-
nację, jak i uprzywilejowanie na tle religijnym3.

Wolność religijna stanowi jedno z fundamentalnych praw, które ewolu-
owało i zmieniało się na przestrzeni wieków. Jej współczesne rozumienie jest 
oparte na wielowiekowej refleksji. Kwestia roli i  znaczenia religii w  życiu 
człowieka zajmowała ważne miejsce w myśli filozoficznej, politycznej i praw-
nej wszystkich epok historycznych. Swoje szczególne miejsce miała również 
w epoce średniowiecznej, w której kultura, wartości i życie społeczne były 
głęboko przesiąknięte aspektami wiary, a religia stanowiła filar duchowego 
i moralnego wsparcia. Wraz z  rozwojem kultury, nauki, prawa, koncepcje 
wolności religijnej stopniowo nabierały coraz większego znaczenia4. Wład-
cy średniowiecznej Europy mierzyli się z wyzwaniami będącymi wynikiem 
rodzących się konfliktów i  sporów na tle religijnym oraz pojawianiem się  
nowych ruchów. Konsekwencją tych zmian była debata na temat stosunku 

3 Por. A. Biłgorajski, Wolność słowa vs. wolność religijna. Wybrane zagadnienia, „Studia Po-
litologiczne” 23 (2012), s. 95–120; Y. Dinstein, Freedom of Religion and the Protection of Religious 
Minorities, „Israel Yearbook on Human Rights” 20 (1990), s. 155–179; J. Grygiel, Tolerancja 
w średniowieczu – mity i rzeczywistość, „Biuletyn Biblioteki Jagiellońskiej” 61 (2011), s. 43–53; 
M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, Warszawa 1978.

4 Por. K. Kącka, Geneza i źródła wolności religii w europejskiej przestrzeni publicznej i prawnej, 
„Seminare. Poszukiwania Naukowe” 34 (2013), s. 155–174. 



29Średniowieczne koncepcje wolności religijnej

do różnorodności w  kwestiach wiary oraz ewentualnych gwarancji praw-
nych w tej dziedzinie5.

Istota (ujęcie historyczne)

Włoski poeta Francesco Petrarca uważał, że po upadku antyku, czyli epoki 
światła, aż do czasu narodzin humanizmu panowała ciemność. Taki sposób 
myślenia o średniowieczu pokutował przez kolejne epoki historyczne. Doro-
bek przedstawicieli tego okresu doceniono późno, ale współcześnie nie mamy 
wątpliwości, że był to czas rozwoju wielu dziedzin m.in. myśli politycznej, fi-
lozofii, nauki, sztuki oraz prawa. Daty początku i końca średniowiecza mają 
charakter umowny. Jest to niewątpliwie jedna z najdłuższych epok, trwająca 
około tysiąca lat. Za wydarzenie uznawane przez historyków za symbolicz-
ny koniec starożytności i początek średniowiecza uznaje się datę 4 września  
476 r., kiedy to pozostający w służbie Rzymu Odoaker – dowódca germań-
skich najemników, obalił ostatniego cesarza Romulusa Augustulusa, zmusza-
jąc go do opuszczenia stolicy ówczesnego imperium. Umowność tej daty jest 
tym bardziej oczywista w kontekście zmian zachodzących na mapach ów-
czesnej Europy i tworzenia się nowych państwowości. W przypadku Polski, 
za początek średniowiecza przyjmuje się wiek X, co wiąże się z przyjęciem 
chrztu przez Mieszka I w 966 r. Dużo trudniej wskazać jest wydarzenia koń-
czące epokę. Wśród wymienianych przez historyków dat najczęściej powta-
rzają się trzy: 1453 r. – zdobycie przez Turków stolicy Bizancjum Konstanty-
nopola; 1492 r., czyli rok odkrycia przez Krzysztofa Kolumba Ameryki oraz 
1517 r. kiedy Marcin Luter przybił na drzwiach kaplicy elektorskiej w Wit-
tenberdze 95 tez przeciwko odpustom – rok uznawany za początek refor-
macji6. Uważa się, że w Polsce średniowiecze trwało dłużej, a za jego koniec 
przyjmuje się przełom XV i XVI w. Schyłek epoki był dla Polski szczególnie 
owocny, dlatego za Henrykiem Samsonowiczem określa się go „złotą jesie-
nią” polskiego średniowiecza7.

5 A. Łopatka, Prawo do wolności myśli, sumienia i religii, Warszawa 1995; tenże, Wolność su-
mienia i wyznania [w:] Prawa człowieka. Model prawny, red. R. Wieruszewski, Wrocław – War-
szawa – Kraków 1991, s. 407–421.

6 Por. T. Manteuffel, Historia powszechna. Średniowiecze, Warszawa 1968.
7 Por. H. Samsonowicz, Złota jesień polskiego średniowiecza, Poznań 2001.



30 Katarzyna Kącka

Jak wspomniano, wbrew panującym powszechnie przekonaniom, śre-
dniowiecze nie przyniosło upadku kultury, nauki, ani społeczeństwa. To 
właśnie ta epoka dała początek przemianom, które ukształtowały reguły 
wpływające na życie ówczesnych państw i narodów. To wówczas powstały 
pierwsze uniwersytety, na których rodziła się myśl wpływająca na kolejne 
pokolenia badaczy i filozofów. Jest to również epoka szczególnego rozwoju 
chrześcijaństwa, które stało się najszerzej rozpowszechnioną religią, co miało 
istotny wpływ na postrzeganie przedstawicieli innych wyznań. Średniowie-
cze to również czas przemian i  rozwoju w  zakresie prawa oraz rodzących 
się dopiero praw człowieka, co oczywiste rozumianych przez pryzmat war-
tości wyznawanych w tej epoce. Nie dziwi więc, że w toku dyskusji jednym 
z ważniejszych wątków okazała się kategoria wolności religijnej, choć nikt jej 
wówczas tak nie nazywał.

Początek epoki średniowiecza i stosunek ówczesnych do religii oraz reli-
gijności (choć nie w aspekcie wolnościowym) pozostawał pod przemożnym 
wpływem dokonań starożytnych cywilizacji: Mezopotamii, Egiptu, Grecji, 
Rzymu oraz Indii i Chin. Zanim powstały wielkie monoteistyczne religie, 
ludzie wierzyli w wielu bogów, silnie łącząc swoje życie codzienne z aspek-
tami duchowymi. W  starożytności wiara kształtowała zachowania społe-
czeństw, ich struktury polityczne, kultury, moralność i filozofię. Wierzenia 
starożytnych były zróżnicowane, ale łączyło je kilka wspólnych elementów. 
Wierzyli w bogów i boginie, ponadnaturalne siły, pochodzenie świata i ludz-
kości opierano na mitach i legendach, których bohaterami były stworzenia 
o nadludzkich mocach. Swoim bogom poświęcali świątynie, gdzie odbywały 
się ceremonie, modlitwy, rytuały, obrzędy oraz gdzie składano wymagane 
przez bóstwa ofiary. Kapłani i kapłanki odgrywali istotną rolę pośredników 
między ludźmi i bogami oraz mieli przemożny wpływ na ówczesnych wład-
ców. Wiele zasad moralnych i etycznych było opartych na religijnych przeko-
naniach, które miały na celu utrzymanie harmonii społecznej. W niektórych 
kulturach religia była ściśle związana z władzą polityczną, a władcy uważali 
się za wybrańców bogów, co umacniało ich pozycję i legitymację. W oczach 
poddanych rządzący łączył świat boski i sił natury ze światem ludzi, którzy 
mieli mu być posłuszni.

Kategoria wolności religijnej w starożytności była praktycznie nierozpo-
znana. We wszystkich znanych nam cywilizacjach istniały oficjalne kulty, a ich 
obywatele zobowiązani byli do ich przyjęcia. Na ideologię państwową składa-



31Średniowieczne koncepcje wolności religijnej

ły się więc również wszystkie obowiązujące zasady o charakterze religijnym. 
Przedstawiciele ówczesnych społeczeństw również traktowali wierzenia jako 
integralną część życia publicznego. Niezrozumiałym było dla nich pojmowa-
nie religii w kategoriach osobistych i prywatnych. Obraza bóstw traktowana 
była jako atak i  zniewaga instytucji państwowych oraz władcy, który był 
uważany za boskiego pomazańca. Akty te były surowo i bezwzględnie kara-
ne. Powszechną praktyką było wykorzystywanie przez rządzących wiary jako 
instrumentu, służącego do wpływania na postawy i przekonania społeczeń-
stwa oraz skłaniania go do większego posłuszeństwa. Przykładem może tu 
być chociażby starożytny Rzym. Wierzenia wykorzystywano do jednoczenia 
zróżnicowanych pod względem religijnym ludów zamieszkujących imperium. 
W praktyce oznaczało to obowiązek przyjęcia przez podbity kraj kultu obo-
wiązującego w Rzymie. Przejawem swoistej tolerancji religijnej było włącza-
nie do panteonu bóstw rzymskich bogów czczonych przez podbite ludy. In-
teresującym jest więc fakt, że z dużym niepokojem Rzymianie przyjęli nową 
religię, jaką było chrześcijaństwo8. Trzy wieki trwały próby jej zniszczenia 
oraz prześladowania jej wyznawców. Ostatecznie zakończyły się one porażką.  
W  313 r. cesarz–uzurpator Konstantyn wydał bowiem Edykt Mediolański. 
Zmienił on istotnie sytuację prawną zamieszkujących imperium chrześcijan. 
Edykt umożliwiał chrześcijanom oraz przedstawicielom innych religii prakty-
kowanie bez przeszkód swojego kultu. Dokonano zwrotu zajętych budynków 
i gruntów wspólnotom chrześcijańskim. W praktyce dokument z Mediolanu 
gwarantował jedynie wolność religii, nie ustanawiając jej wyznaniem pań-
stwowym. Był on uznawany za pierwszy akt tolerancji i  przejaw wolności 
religijnej. Warto jednak podkreślić, że edykt obok wymiaru wolnościowego, 
który zwyczajowo jest mu przypisywany, ma również wymiar pragmatyczny. 
Podstawowym celem jego wydania była chęć zachowania jedności cesarstwa. 
Powstał on przede wszystkim ze względu na realizację interesów wewnętrz-
nych imperium. Zgodnie z kluczem rzymskich korzyści zaakceptowano wiarę 
w jednego Boga, podobnie jak wcześniej akceptowano kult bogów podbitych 
krajów. Źródłem wolności religijnej w cesarstwie był więc nie szacunek do 
wartości chrześcijańskich, ale przede wszystkim realizm polityczny objawia-

8 Por. K. Warchałowski, Rozwój idei wolności religijnej od początków chrześcijaństwa do cza-
sów nowożytnych, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 8 (2005), s. 143–161; B. Trzeciak, Źródła 
gwarancji wolności religijnej, „Przegląd Powszechny” 12 (1996), s. 287–300.



32 Katarzyna Kącka

jący się w chęci zachowania jedności państwa9. Nie zmienia to jednak faktu, że 
następcy Konstantyna kontynuowali jego politykę, a chrześcijaństwo w 380 r.  
na mocy edyktu tesalońskiego wydanego przez cesarzy Gracjana, Walenty-
niana II i Teodozjusza stało się religią panującą imperium rzymskiego. Nie 
można jednak mówić w  starożytności o wolności religijnej w  sensie pozy-
tywnym. Stan ten należy raczej traktować jako wyrozumiałość i tolerancję 
przekonań tych, którzy nie zagrażali jedności cesarstwa. Chrześcijaństwo 
okazało się być tą religią, która nie tylko tej jedności zagroziła, ale w pew-
nym sensie przyczyniła się do upadku cesarstwa i jego wartości.

Stan rzeczy

Idea wolności religijnej, która w sposób pragmatyczny, ale jednak wybrzmia-
ła w Cesarstwie Rzymskim, nie przyjęła się we wczesnych wiekach średnio-
wiecza, choć wpływy rzymskie są widoczne i  niekwestionowane – także 
w sferze duchowej. Chrześcijaństwo szybko i konsekwentnie przyjmowane 
było na terenach ówczesnego cywilizowanego świata. Równolegle instytu-
cjonalizował się Kościół, który dynamicznie rozpoczął i efektywnie prowa-
dził akcję nawracania uznawanych za pogańskie ludów. Idea jednej wiary 
skutecznie rozprzestrzeniła się na europejskich dworach, odrzucając całko-
wicie kategorię religijnych praw wolnościowych10. Religia odgrywała szcze-
gólnie istotną rolę w życiu społeczeństw średniowiecznych, kształtując ich 
wartości i struktury społeczne. I choć nowa epoka przyniosła nową dominu-
jącą religię, przywiązanie do wiary oraz wpływ religii na wszystkie aspekty 
życia ludzi wydał się znajomy i rozpoznawalny również w starożytności. Ko-
ściół był miejscem kultu, edukacji, opieki społecznej i wspólnoty. Wierzono, 
że praktyki religijne mają fundamentalne znaczenie dla zbawienia i  życia 
wiecznego. Msze, modlitwy, liturgie oraz pielgrzymki były powszechne. Co-

9 Z. Jaworski, Wolność religijna według edyktu mediolańskiego – w  1700 rocznicę wydania, 
„Biuletyn Stowarzyszenia Absolwentów i Przyjaciół Wydziału Prawa Katolickiego Uniwer-
sytetu Lubelskiego” 9 (2014), 11(1), s. 17–29.

10 Davies N., Europa. Rozprawa historyka z historią, przeł. E. Tabakowska, Kraków 1998;  
J. Kłoczowski, U podstaw chrześcijańskiej kultury: chrześcijaństwo zachodnie wczesnego średnio-
wiecza, [w:] Narodziny średniowiecznej Europy, red. H. Samsonowicz, Warszawa 1999, s. 86–113;  
K. Kowalczyk, Europa: mity, modele, symbole, Kraków 2002.



33Średniowieczne koncepcje wolności religijnej

raz większe znaczenie odgrywał kult świętych oraz moc jaką przypisywano 
relikwiom, a ich obecność w kościołach przyciągała wiernych. Spowiedź sta-
ła się ważnym elementem praktyk religijnych, uważano bowiem, że dzięki 
niej można otrzymać przebaczenie za grzechy. Kościół katolicki stał się in-
stytucjonalnym centrum religijnym wywierając wpływ na politykę i władzę. 
Duchowieństwo odgrywało nierzadko rolę doradców rządzących, co prowa-
dziło do silnych powiązań politycznych i wpływu przedstawicieli hierarchii 
kościelnej na podejmowane decyzje. W Europie zrodził się ruch krucjatowy, 
powoływane były zakony rycerskie, które podjęły walkę o coraz większe roz-
przestrzenianie się religii chrześcijańskiej. Niejednokrotnie była ona narzu-
cana siłą i sankcjonowana prawami zarówno krajowymi, jak i kościelnymi. 
W  początkach średniowiecza dominującym był pogląd, że jedność religij-
na istotnie wpływa na stabilność społeczeństwa. Oznacza to, że w praktyce 
odrzucano współistnienie różnych religii w ramach wspólnoty. Władcy po-
dejmowali ścisłą współpracę z duchowieństwem, mającą na celu utrzymanie 
jednolitego systemu religijnego. W tym kontekście wolność religijna została 
znacząco ograniczona, a  różnorodność wyznaniowa traktowana była jako 
zagrożenie. Zależała ona od decyzji władcy oraz relacji między Kościołem 
a państwem. Powołanie w XIII w. Świętej Inkwizycji miało za zadanie insty-
tucjonalne wspieranie procesu utrwalania jedności religijnej. Warto jednak 
w ocenie tych wydarzeń wziąć pod uwagę ówczesną rzeczywistość i obowią-
zujący sposób jej interpretacji. Wierzono wówczas, że władcy są namasz-
czeni przez Boga, który jest gwarancją ich nieomylności. Interwencja boska 
dotyczyła, w opinii ludzi tamtej epoki, wszystkich aspektów życia człowieka, 
począwszy od osobistych wyborów poddanych, a skończywszy na decyzjach 
władców. Prawda więc wymagała ochrony. Święty Tomasz z Akwinu uważał, 
że Kościół i państwo swoim instytucjonalnym zapleczem mają bronić chrze-
ścijaństwa i zbrojnie przeciwstawiać się wrogom zbawienia. Niezrozumiałe 
współcześnie narzędzia walki z odmiennymi niż powszechnie przyjęte po-
glądami służyły wówczas obronie tego, co uważano za najwyższą prawdę11.

Stereotypowy obraz średniowiecznej Europy ukazuje rodzące się pań-
stwowości zdominowane przez wyznawców religii chrześcijańskiej zarówno 
w sferach rządzących, jak i poddanych. Jest to obraz fałszywy. Średniowiecze 

11 Pamięć i pojednanie: Kościół i winy przeszłości. Dokument Międzynarodowej Komisji Teolo-
gicznej 2000 pod przewodnictwem J. Ratzingera, przeł. J. Królikowski, Kraków 2000.



34 Katarzyna Kącka

jest epoką różnorodności także na tle religijnym. Szczególnie warto w kon-
tekście tematyki wolności religijnej zaprezentować ówczesną pozycję Żydów 
i muzułmanów w społecznościach chrześcijańskich. Relacje między wyznaw-
cami trzech religii monoteistycznych właściwie trudno uznać za nacechowa-
ne tolerancją, ale w pewnym sensie przecież monoteizm tę tolerancję wyklu-
cza. Warto jednak podkreślić, że mimo iż w historiografii dominuje pogląd 
o wrogiej wobec odmienności postawie chrześcijan, to zarówno Żydzi, jak 
i muzułmanie również nie wykazywali się otwartością i akceptacją różnych 
od swoich poglądów religijnych. Na przykład chrześcijanie w krajach mu-
zułmańskich spotykali się z wieloma zakazami: nie wolno im było jeździć 
konno ani nosić broni, kościoły natomiast nie mogły być wyższe niż mecze-
ty. Mimo, że jako „lud księgi” byli, tak jak i Żydzi, akceptowani, stosowano 
wobec nich jako niewiernych obowiązek płacenia upokarzających podatków. 
Sytuacja w średniowiecznej chrześcijańskiej Europie wobec Żydów i muzuł-
manów była zmienna i  zależała od wielu czynników. Należy zauważyć, że 
warunki ich funkcjonowania w poszczególnych państwach były różne i ewo-
luowały w zależności od sytuacji politycznej. Niemniej jednak, nietolerancja 
i prześladowania mniejszości były zjawiskiem nierzadkim w średniowieczu. 
Społeczność żydowska spotykała się sporadycznie ze swoistą ochroną ze stro-
ny lokalnych władz danego kraju, które korzystały głównie z ich zdolności 
handlowych i finansowych. W niektórych państwach, jak Polska lub Litwa, 
Żydzi znaleźli schronienie i rozwijali się w stosunkowo bardziej tolerancyj-
nym otoczeniu. W innych jednak regionach ich sytuacja pozostawała trudna 
i niejednokrotnie dochodziło do prześladowań. Władcy wprowadzali ogra-
niczenia w zakresie działalności gospodarczej Żydów, narzucali im specjalne 
podatki, a także ograniczali możliwość posiadania ziemi. W XIII w. papież 
Grzegorz IX wprowadził segregację Żydów w gettach, co było próbą izolacji 
tej społeczności od reszty społeczeństwa. Ich sytuację uznać więc można za 
wysoce skomplikowaną. Z jednej strony, zapisy Starego Testamentu sugero-
wały bliskość obu religii, z drugiej natomiast wyznawcy tej religii uznawani 
byli powszechnie za winnych śmierci Chrystusa. 

Z podobnymi trudnościami spotykały się wspólnoty muzułmańskie. Po 
podboju Hiszpanii przez muzułmańskie wojska w VIII w., przez wiele dzie-
sięcioleci istniał tam tzw. kalifat Kordoby (państwo rządzone przez dynastię 
Umajjadów, funkcjonujące w  latach 929–1031), który był centrum islam-
skiego świata zachodniego, co wpłynęło na zwiększenie tolerancji wobec tej 



35Średniowieczne koncepcje wolności religijnej

społeczności. Wiek XI zapoczątkował okres rekonkwisty, czyli powolnego 
wypierania muzułmanów z  Półwyspu Iberyjskiego. Poddawani byli wów-
czas ciężkim prześladowaniom, aż do ich ostatecznego wyparcia z Granady 
w 1492 r. Podobnie jak w przypadku Żydów, muzułmanie byli często trak-
towani jako obcy i potencjalni wrogowie, a  ich religia była przedstawiana 
w negatywnym świetle. Warto przywołać jednak przykłady teologów chrze-
ścijańskich, którzy głosili postulat podjęcia dialogu z islamem. Do tego gro-
na zaliczał się np. Mikołaj z Kuzy (XV w.), który analizując Koran i obecne 
w  nim wątki biblijne widział możliwość doktrynalnego porozumienia się 
obu religii. W średniowieczu doceniano również wiedzę Arabów w zakresie 
medycyny oraz nauk ścisłych. Do grona osób podkreślających ich kunszt za-
liczali się tacy uczeni jak Gerbert z Aurillac i Daniel z Morley.

Istotnym wątkiem w kontekście wolności religijnej w epoce średniowie-
cza był stosunek ówczesnych do pogan. Należy go rozpatrywać w  dwóch 
wymiarach: pogan zamieszkujących byłe tereny imperium rzymskiego oraz 
ludów barbarzyńskich, które atakowały te obszary z zewnątrz. Zwłaszcza ci 
drudzy stali się inspiracją do podjęcia aktywności w zakresie chrystianizacji 
tej ludności oraz wprowadzenia przymusu nawracania i udzielania chrztu. 
Najczęściej tłumaczono to troską o ich zbawienie. Działalność chrystianiza-
cyjna rzadko jednak przebiegała w sposób pokojowy, a buntujące się wobec 
nowej religii ludy płaciły za swoją postawę często krwawą cenę. Jednymi 
z ostatnich ludów, które najdłużej (do XIII w.) opierały się przyjęciu chrztu 
w Europie byli: Prusowie, Jaćwingowie, Litwini i Żmudzini. Proces ich na-
wracania powierzono sprowadzonym do Prus w 1226 r. Krzyżakom12.

Ze szczególnym traktowaniem i brakiem tolerancji wobec wyznawanych 
poglądów w średniowieczu spotykali się również heretycy. Stawali się nimi 
ci, którzy mimo przyjęcia chrztu uporczywie sprzeciwiali się poglądom re-
prezentowanym przez Kościół. Herezja w średniowieczu uznawana była za 
przestępstwo. Za przejaw tolerancji wobec heretyków uważa się zawarte 
w 1436 r. porozumienie (Kompaktaty praskie) zatwierdzone przez sobór ba-
zylejski i cesarza Zygmunta Luksemburskiego. Na jego mocy zaakceptowano 
istnienie w Czechach wyznania husyckiego (utrakwistów) z własną doktryną 
i odrębną kościelną strukturą instytucjonalną.

12 Por. S. Runciman, Dzieje wypraw krzyżowych, przeł. J. Schwakopf, t. 1–3, Warszawa 
1987.



36 Katarzyna Kącka

Idea tolerancji (tolerare – znosić, cierpieć) była więc, jak wykazano, obca 
epoce średniowiecza. Rozpatrywać ją można właściwie jedynie w  dwóch 
uzupełniających się wymiarach. Pierwszy miał charakter negatywny i ozna-
czał w praktyce znoszenie odmienności drugiego człowieka rozumianej jako 
przykrą konieczność. Drugi o wymiarze praktycznym wymuszany był kon-
kretnymi okolicznościami jak m.in. relacje dyplomatyczne, kontakty handlo-
we z ludźmi wyznającymi inną religię13.

Wiek XII przyniósł jednak w Europie zmiany w postrzeganiu i rozumie-
niu wolności religijnej. Był to czas głębokich przemian społecznych i poli-
tycznych, które wpłynęły na stosunek do idei wolności religijnej. Dominują-
cy jednolity system religijny w konfrontacji ze skutkami wojen religijnych, 
konfliktów na tle wyznaniowym oraz pojawiających się nowych ruchów 
religijnych, musiał ulec koniecznym korektom. To wywołało debatę na te-
mat tego, jak powinna być traktowana różnorodność religijna i czy możliwe 
jest zagwarantowanie jakiś praw w tej dziedzinie. Coraz liczniejsi przedsta-
wiciele Kościoła katolickiego zaczęli kwestionować powszechną praktykę 
prześladowania przedstawicieli innych religii oraz rozważać, czy i na jakich 
zasadach niektóre z nich mogłyby współistnieć w społeczeństwie. Debata na 
temat wolności religijnej dotyczyła również jej źródeł. Coraz częściej stawia-
no pytania o to czy monarchowie są władni narzucać jedno wyznanie swoim 
poddanym i czy jednostka ma prawo do wyboru wiary? Należy podkreślić, że 
dyskurs na temat wolności religijnej był elementem pojawiających się coraz 
częściej w tamtym okresie dyskusji także o innych prawach i wolnościach. 
Podstawowe swobody gwarantowała np. Magna Charta Libertatum (Wielka 
Karta Wolności) z 1215 r., wydana w Anglii przez króla Jana bez Ziemi. Była 
ona skutkiem nacisków możnych, którzy oburzeni samowolą i uciskiem po-
datkowym króla zdecydowali się na upomnienie się o swoje prawa. Ograni-
czyła ona prerogatywy królewskie przede wszystkim w dziedzinie skarbowej 
i sądowej, przyznając liczne uprawnienia niższym stanom. Warto podkreślić, 
że ówcześni nie znali kategorii praw człowieka, dlatego przywileje dotyczyły 
właściwie jedynie mężczyzn wolnych i szlachetnie urodzonych.

Równolegle do rodzącej się idei tolerancji i wolności, Europa zmagała się 
z licznymi wojnami religijnymi. Idea ta jednak zdobywała coraz liczniejsze 
grono zwolenników. Jednym z nich był włoski teolog i filozof Marsyliusz z Pa-

13 J. Tazbir, Dzieje polskiej tolerancji, Warszawa 1973.



37Średniowieczne koncepcje wolności religijnej

dwy. W swoim najbardziej znanym dziele Defensor Pacis z 1324 r. zaprezento-
wał koncepcję państwa, w którym władza oparta jest na zgodzie i umowie 
społecznej, a nie na autorytecie Kościoła. Podkreślał konieczność oddzielenia 
władzy świeckiej i kościelnej. Uważał, że papież i hierarchowie religijni nie 
powinni ingerować w sprawy polityczne i decyzje rządzących. Jego zdaniem 
władza polityczna ma mieć swoje źródło w ogólnej zgodzie obywateli. Propa-
gował również wolność religijną. Wierzył, że każdy człowiek powinien mieć 
prawo do wyznawania swojej wiary i  przekonań bez ingerencji ze strony 
rządzących i Kościoła. Jego poglądy były niezwykle rewolucyjne i spotykały 
się ze stanowczą dezaprobatą ze strony Kościoła katolickiego. Ostatecznie 
oskarżony o antyklerykalizm, został ekskomunikowany14.

Głos w  średniowiecznej debacie na temat wolności religijnej zabrał 
również ówczesny rektor Uniwersytetu Jagiellońskiego w  Krakowie Paweł 
Włodkowic. Na soborze w  Konstancji (1414–1418) wygłosił stanowczy po-
gląd w sprawie świadomego dokonywania wyborów w kwestii wyznawanych 
przekonań – także religijnych. Uważał, że mniejszości religijne powinny mieć 
zagwarantowane prawo do swobodnego praktykowania swojej wiary bez 
zagrożenia prześladowaniami. Podkreślał także sprzeciw wobec przymusu 
zmiany religii. Stanowczo potępił wówczas krwawą chrystianizację Żmudzi-
nów prowadzoną przez Krzyżaków. Poglądy polskiego prawnika okazały się 
niestety zbyt nowatorskie i rewolucyjne. Jego argumentacja została odrzuco-
na przez hierarchów uczestniczących w soborze. Nowoczesne opinie głosił 
jednak konsekwentnie w swojej twórczości. W traktacie z 1416 r. O władzy 
cesarza i papieża nad niewiernymi zaprotestował przeciw prawom cesarza, pa-
pieża i Krzyżaków pozwalającym im na zajmowanie terenów należących do 
pogan. Otwarcie przyznawał tym ostatnim prawo do posiadania własnych 
ziem oraz zakładania państwa. W traktacie Saevientibus Włodkowic z kolei 
przywołał idee wolności religijnej przejawiającej się w tolerancji wobec Ży-
dów, bowiem jak pisał: „przez ich księgi udowadniamy prawdę i naszą wia-
rę”. Sprzeciwił się także siłowemu zmuszaniu do przyjęcia chrześcijaństwa, 
stwierdzając, że „nie jest dozwolone zmuszać niewiernych bronią albo uci-
skami do wiary chrześcijańskiej”. Według Pawła Włodkowica jedynym przy-
padkiem uprawniającym do podważenia autonomii prawnej Żydów była 

14 C. J. Nederman, Community and Consent: The Secular Political Theory of Marsiglio Padua’s 
“Defensor Pacis”, Lanham 1995.



38 Katarzyna Kącka

sytuacja, w  której działali na szkodę moralną lub materialną chrześcijan. 
Prawnik do dziś uważany jest za symbol polskiej tolerancji w  średniowie-
czu15. Mimo, że jego poglądy nie spotkały się z akceptacją hierarchii kościel-
nej, to jego głos stał się inspiracją dla jego uczniów i naśladowców16.

W  Polsce stanowczy głos za odrzuceniem nietolerancji religijnej wy-
brzmiał dopiero na początku epoki nowożytnej w  twórczości Andrzeja 
Frycza Modrzewski, który prawo do wolności przyznawał wszystkim bez 
względu na ich stan. W swym najbardziej znanym dziele O naprawie Rzeczy-
pospolitej z 1551 r. domagał się m.in. uregulowania sytuacji Kościoła w Polsce 
oraz stworzenia kościoła narodowego. Był stanowczym krytykiem papiestwa. 
Jego poglądy zostały uznane za heretyckie dlatego jego dzieło znalazło się 
w pierwszym Indeksie Ksiąg Zakazanych. Jego twórczość jest zapowiedzią 
zmian jakie w postrzeganiu wolności religijnej przyniosły kolejne epoki.

Hasła wolności religijnej najmocniej wybrzmiały jednak dopiero w dobie 
reformacji, kiedy wobec prześladowania protestantów we Francji i katolików 
w Anglii próbowano odpowiedzieć na pytanie o możliwość funkcjonowania 
społeczeństwa zróżnicowanego religijnie. Rozwiązanie znaleziono jednak 
znacznie później, a idea wolności religijnej, choć nie bez wątpliwości, spo-
tkała się z aprobatą i uznaniem. 

Średniowiecze jest epoką szczególną. Niedoceniana przez wieki odcisnęła 
istotne piętno na współczesnym postrzeganiu rzeczywistości. To w średnio-
wieczu bowiem kształtowały się podstawy znanych nam współcześnie sys-
temów politycznych, formowały się relacje między Kościołem a państwem, 
rodziła się myśl filozoficzna, która wciąż inspiruje badaczy. To wówczas po-
jawiły się pierwsze głosy sugerujące konieczność zdefiniowania podstawo-
wych praw i wolności, także wolności religijnej. I choć przez kolejne wieki 
funkcjonowała ona niemal wyłącznie w warstwie deklaratywnej współcze-
śnie, stanowi jeden z filarów podstawowych wolności człowieka.

15 J. Tazbir, dz. cyt.
16 E. A. Wesołowska, Paweł Włodkowic – współczesne znaczenie poglądów i dokonań, Toruń 

1997; K. Górski, Z dziejów walki o pokój i sprawiedliwość międzynarodową. Ostatnie słowo Pawła 
Włodkowica o Zakonie krzyżackim, Toruń 1964.



39Średniowieczne koncepcje wolności religijnej

Bibliografia

Ź r ó d ł a

Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i Politycznych, Dz. U. z 1977 r. Nr 38, 
poz. 167.

Powszechna Deklaracja Praw Człowieka, https://www.unesco.pl/fileadmin/import 
24/user_upload/pdf/Powszechna_Deklaracja_Praw_Czlowieka.pdf, dostęp z: 28. 
08.2024.

O p r a c o w a n i a

Biłgorajski A., Wolność słowa vs. wolność religijna. Wybrane zagadnienia, „Studia Polito-
logiczne” 23 (2012), s. 95–120.

Davies N., Europa. Rozprawa historyka z historią, przeł. E. Tabakowska, Kraków 1998.
Dinstein Y., Freedom of Religion and the Protection of Religious Minorities, „Israel Year-

book on Human Rights” 20 (1990), s. 155–179.
Górski K., Z dziejów walki o pokój i  sprawiedliwość międzynarodową. Ostatnie słowo 

Pawła Włodkowica o Zakonie krzyżackim, Toruń 1964.
Grygiel J., Tolerancja w średniowieczu – mity i rzeczywistość, „Biuletyn Biblioteki Jagiel-

lońskiej” 61 (2011), s. 43–53.
Jaworski Z., Wolność religijna według edyktu mediolańskiego – w 1700 rocznicę wydania, 

„Biuletyn Stowarzyszenia Absolwentów i  Przyjaciół Wydziału Prawa Katolic-
kiego Uniwersytetu Lubelskiego” 9 (2014), nr 11(1), s. 17–29.

Kącka K., Geneza i źródła wolności religii w europejskiej przestrzeni publicznej i prawnej, 
„Seminare. Poszukiwania Naukowe” 34 (2013), s. 155–174. 

Kłoczowski J., U podstaw chrześcijańskiej kultury: chrześcijaństwo zachodnie wczesnego 
średniowiecza, [w:] Narodziny średniowiecznej Europy, red. H. Samsonowicz, War-
szawa 1999, s. 86–113.

Kowalczyk K., Europa: mity, modele, symbole, Kraków 2002.
Łopatka A., Prawo do wolności myśli, sumienia i religii, Warszawa 1995
Łopatka A., Wolność sumienia i wyznania, [w:] Prawa człowieka. Model prawny, red.  

R. Wieruszewski, Wrocław – Warszawa – Kraków 1991, s. 407–421.
Manteuffel T., Historia powszechna. Średniowiecze, Warszawa 1968.
Nederman C. J., Community and Consent: The Secular Political Theory of Marsiglio Padu-

a’s „Defensor Pacis”, Lanham 1995.
Pamięć i pojednanie: Kościół i winy przeszłości. Dokument Międzynarodowej Komisji Teolo-

gicznej 2000 pod przewodnictwem J. Ratzingera, przeł. J. Królikowski, Kraków 2000.
Pietrzak M., Prawo wyznaniowe, Warszawa 1978.
Runciman S., Dzieje wypraw krzyżowych, przeł. J. Schwakopf, t. 1–3, Warszawa 1987.
Samsonowicz H., Złota jesień polskiego średniowiecza, Poznań 2001.
Tazbir J., Dzieje polskiej tolerancji, Warszawa 1973.

https://www.unesco.pl/fileadmin/import24/user_upload/pdf/Powszechna_Deklaracja_Praw_Czlowieka.pdf
https://www.unesco.pl/fileadmin/import24/user_upload/pdf/Powszechna_Deklaracja_Praw_Czlowieka.pdf


40 Katarzyna Kącka

Trzeciak B., Źródła gwarancji wolności religijnej, „Przegląd Powszechny” 12 (1996),  
s. 287–300.

Warchałowski K., Rozwój idei wolności religijnej od początków chrześcijaństwa do czasów 
nowożytnych, „Studia z Prawa Wyznaniowego” 8 (2005), s. 143–161.

Wesołowska E. A., Paweł Włodkowic – współczesne znaczenie poglądów i dokonań, Toruń 
1997.



Dr hab. Piotr SZ Y M A N I EC
Akademia Nauk Stosowanych Angelusa Silesiusa w Wałbrzychu

Nowożytne koncepcje wolności religijnej
(XV–XVIII w.)

Wprowadzenie

Wielkie, wieloetniczne imperia – np. antyczny Rzym – zapewniały, przy-
najmniej w  niektórych okresach, pewien stopień praktycznej tolerancji 
różnych religii. Ten stan rzeczy był jednak podyktowany względami czyst-
ko pragmatycznymi1. Zalążków namysłu nad tolerancją religijną upatrywać 
trzeba w poglądzie powtarzanym przez licznych teologów chrześcijańskich 
od schyłku starożytności (m.in. Laktancjusza oraz św. Tomasza z Akwinu), 
według którego tylko dobrowolne przyjęcie chrześcijaństwa może być uzna-
wane za zasługę człowieka, wobec czego należało odstąpić od nawracania 
siłą. W XV w. namysł na ten temat został wzbogacony przez dwóch uczonych 
związanych z uczelnią krakowską – Stanisława ze Skarbimierza oraz Pawła 
Włodkowica. W okresie reformacji przedstawiano rozważania na temat to-
lerancji religijnej, często zresztą ograniczonej do wyznań chrześcijańskich.

1 M. Walzer, O tolerancji, przeł. T. Baszniak, Warszawa 1999, s. 25–28.



42 Piotr Szymaniec

Istota

U progu XVII wieku myśliciele ariańscy wskazywali takie komponenty wol-
ności religijnej, jak dyskutowanie o swojej religii, wyznawanie jej, przestrze-
ganie przepisów religijnych, obrona wiary i rozpowszechnianie jej metodami 
pokojowymi. Wskazywali także na równe prawo do obrony własnego stano-
wiska przez zwolenników każdego wyzwania, a także na brak uzasadnienia 
stosowania przez państwo przymusu w kwestiach wyznaniowych. W XVII-
-wiecznych dyskusjach o  granicach wolności religijnej często ograniczano 
jej zakres do wyznań chrześcijańskich, wykluczając muzułmanów, bezwyzna-
niowców oraz przedstawicieli tych kościołów chrześcijańskich, które uzna-
wano za niebezpieczne dla państwa (za takich często uważano katolików). 
W koncepcji Johna Locke’a występuje prywatna (indywidualna) wolność re-
ligijna, która obejmuje przyjmowanie przez jednostkę każdych „dogmatów 
spekulatywnych” (dogmata speculativa), z  wyjątkiem prowadzących do wy-
rządzania krzywdy innym, oraz publiczna wolność religijna, która dotyczy 
wspólnoty wyznaniowej (kościoła) i może być bardziej ograniczona. W myśli 
Oświecenia wykształcił się pogląd, według którego wolność religijna jest czę-
ścią wolności wyrażania poglądów, a dysponentem swobody uzewnętrznia-
nia religii jest państwo. Zgodnie z materialistycznym poglądem Holbacha 
wolność religijna może być potrzebna dopóty, dopóki religia jako instytucja 
społeczna nie zostanie wyeliminowana. Ojcowie Założyciele Stanów Zjedno-
czonych przyznawali wolności religijnej bardzo wysoką pozycję wśród praw 
jednostki. Jednocześnie uznawali, że zapewnienie jednostkom szerokiego za-
kresu tej wolności wymaga, aby żadne wyznanie nie korzystało z jakiejkol-
wiek formy pomocy ze strony państwa.

Historyczne ujęcie

Początki namysłu nad wolnością religijną

W trakcie konfliktu polsko-krzyżackiego stanowisko kwestionujące nawra-
canie siłą rozwinęli Stanisław ze Skarbimierza (ok. 1365–1431) oraz Paweł 
Włodkowic (Paulus Vladimiri; ur. między 1370 a  1373, zm. 1435 albo 1436). 
Poglądy obu myślicieli należy odczytywać w  kontekście ówczesnej sytuacji 



43Nowożytne koncepcje wolności religijnej (XV–XVIII w.)

międzynarodowej. Stanisław ze Skarbimierza uważał stan pokoju za wyni-
kający z porządku świata i uznawał możliwość współpracy między chrześci-
janami a poganami, nakierowanej na realizację cnót chrześcijańskich. Włod-
kowic natomiast swoje stanowisko uzasadniał przez odwołanie do kategorii 
godności, która jest wspólna wszystkim ludziom, a  także do prawa natury 
(ius naturale) i wywodzącego się z niego prawa narodów (ius gentium). Prawo 
natury wiązało wszystkich niezależnie od wiary, a więc także Żydów, pogan, 
innowierców oraz „Saracenów” (te kategorie Włodkowic wymieniał). Włod-
kowic podkreślał, że z natury wszyscy ludzie są wolni, posiadają wolną wolę 
i są wyposażeni w sumienie, wobec czego odrzucał zmuszanie ich do przyj-
mowania chrześcijaństwa. Zdaniem Włodkowica, wojna napastnicza przeciw 
poganom jest niesprawiedliwa, a jeżeli zostali oni napadnięci – jak twierdził, 
wbrew stanowisku zakonu krzyżackiego – można było im przyjść z pomocą. 
Według myśliciela, tolerowanie innowierców nie obejmuje jednak możliwo-
ści odstąpienia od władzy chrześcijańskiej, a także schizmy czy herezji2.

W okresie reformacji kwestia tolerowania wyznań innych niż dominujące 
nabrała nowego znaczenia i była poruszana przez wielu autorów. Przykła-
dowo Erazm z Rotterdamu (1466–1536) był skłonny zaakceptować pewien 
stopień tolerancji religijnej w  imię realizacji ideałów pokoju i  zgody. Aby 
uzyskać zgodę wewnątrz Kościoła (consensus Ecclesiae), należało jego zda-
niem ograniczyć liczbę dogmatów3. Kanclerz Francji Michel de l’Hôpital 
(1507–1573) uznawał natomiast, że tolerancja polega na zawieszeniu debat 
dotyczących prawdziwości poszczególnych religii oraz na skoncentrowaniu 
się na tworzeniu takich warunków, aby wyznawcy różnych religii mogli żyć 
w jednym społeczeństwie. W XVI-wiecznej Polsce (od 1569 r. Rzeczypospo-
litej Obojga Narodów) panował względny pokój religijny, a potrzeba toleran-
cji była powszechnie akceptowana przez pisarzy politycznych, m.in. przez 
Andrzeja Frycza Modrzewskiego (1503–1572), który przedstawił koncepcję 
ugody zawartej między przedstawicielami różnych wyznań4.

2 T. Jasudowicz, Człowiek, jego prawa i obowiązki w nauczaniu Pawła Włodkowica, „Toruń-
ski Rocznik Praw Człowieka i Pokoju” 1 (1993), s. 135–138; tenże, Śladami Ehrlicha: Do Pawła 
Włodkowica po naukę o prawach człowieka, Toruń 1995, s. 100–107.

3 D. Nowakowski, Herezja – tolerancja – consensus Ecclesiae. Wolność religijna i jej granice 
w myśl poglądów Erazma z Rotterdamu, „The Polish Journal of the Arts and Culture” 5 (2013), 
s. 139–156.

4 J. Tazbir, Tradycje tolerancji religijnej w Polsce, Warszawa 1980, s. 123–124.



44 Piotr Szymaniec

Istotny wpływ na rozwój refleksji o wolności religii mieli autorzy ariań-
scy związani z Akademią Krakowską. Jan Crell (1590–1633) w pracy Vindiciae 
pro religionis libertate za warunek wolności religii uznawał równą możliwość 
obrony swojego stanowiska przez wszystkie wyznania. Wyposażenie jednego 
z nich w przymus państwowy czy możliwość używania przemocy tę równość 
narusza. Dlatego też w sporach religijnych należy używać wyłącznie argu-
mentów intelektualnych, teologicznych, a najdalej idącą sankcją w stosunku 
do odstępujących od ortodoksji mogło być wykluczenie z  danej wspólno-
ty religijnej. Wolność religii według Crella opierała się na pojęciu sumienia 
i  obejmowała zobowiązanie do tego, aby siłą nie zakazywać tym, których 
z punktu widzenia dominującej religii uznano za heretyków, „zajmować się 
ich religią, przestrzegać jej przepisów, wyznawać ją, bronić jej i starać się ją 
szerzyć, nie uciekając się do gwałtu”5. Wolność ta zawierała w sobie prawo 
do wyznawania religii, i to zarówno indywidualnie, jak i wspólnie z innymi 
wiernymi, stosowanie wewnętrznych przepisów danej religii, dyskutowanie 
o kwestiach religijnych oraz propagowanie religii przy użyciu pokojowych 
metod. Zakresem swoim zaś miała obejmować wszystkie wyznania o  ko-
rzeniach chrześcijańskich, w tym arian. Inny autor ariański, Samuel Przy-
pkowski (ok. 1592–1670) dodawał do stanowiska Crella postulat rozdzielenia 
dwóch sfer – państwowej i kościelnej (religijnej).

Propagatorem bardzo szerokiego ujęcia pluralizmu religijnego był pury-
tański duchowny działający przez większość życia w koloniach amerykań-
skich, Roger Williams (ok. 1603–1683). W  pamflecie The Bloudy Tenent of 
Persecution, for Cause of Conscience, Discussed in a Conference between Truth and 
Peace (1644) i dalszych pismach wyrażał on pogląd, że religia oficjalna szko-
dzi indywidualnej wolności wyznania i stoi w sprzeczności z równością reli-
gii, mającą obejmować nie tylko wyzwania chrześcijańskie, ale także Żydów, 
muzułmanów i pogan. Kościoły mają posiadać autonomię, lecz jednocześnie 
powinny być uznawane za korporacje prywatnoprawne.

5 J. Crell, O wolność sumienia. Vindiciae pro religionis libertate, przeł. I. Lichońska, War-
szawa 1957, s. 14.



45Nowożytne koncepcje wolności religijnej (XV–XVIII w.)

Wolność religijna w myśli Johna Locke’a

Rozważania Locke’a (1632–1704) zawarte w Liście o tolerancji (Epistola de to-
lerantia, Gouda 1689) zainspirowane zostały nasileniem sporów religijnych 
w Holandii i Anglii. Na stanowisko Locke’a wpływ miała wcześniejsza myśl 
ariańska. Wskazywał, podobnie jak Crell, że w kwestiach religijnych stoso-
wanie przymusu jest niewłaściwe. Ponieważ wiara należy do sfery wewnętrz-
nej człowieka, próba ingerencji w nią za pomocą aparatu państwa nie może 
być skuteczna. Wobec tego zdaniem Locke’a jest to również bezprawne, gdyż 
troska o własne zbawienie należy do sfery wolności każdej osoby i powinna 
być jej pozostawiona. Granicą wolności przyjmowania przez jednostkę do-
wolnych „dogmatów spekulatywnych” (dogmata speculativa) jest wyrządzanie 
krzywdy (iniuria) innym ludziom6. W opinii filozofa rozgraniczenie sfer dzia-
łalności państwa i  kościołów jest warunkiem trwałego pokoju religijnego. 
Pogląd ten stał w opozycji do stanowiska czołowych myślicieli epoki: Tho-
masa Hobbesa, Samuela Puffendorfa i Barucha Spinozy, którzy opowiadali 
się za podporządkowaniem kościoła państwu.

Locke definiował kościół jako wolne stowarzyszenie ludzi, „którzy się ze 
sobą łączą na zasadzie całkowitej dobrowolności w tym celu, żeby publicz-
nie cześć Bogu oddawać, w tej formie, jaka w ich przekonaniu jest bóstwu 
miła, a dla zbawienia duszy skuteczna”7. Zatem cechami kościoła jest dobro-
wolność zakładania i członkostwa oraz publiczny charakter kultu. Zdaniem 
filozofa kościół nie ma więc prawa używać przymusu wobec wiernych. Z ko-
lei zmuszenie ludności lub jej części przez władzę (panującego) do przyjęcia 
określonego wyznania jest kwalifikowanym naruszeniem wolności religii, 
uzasadniającym okazanie jej nieposłuszeństwa. Wskazanie na publiczne ma-
nifestowanie religii w obrębie kościoła pozwala na wyróżnienie dwóch sfer 
wolności religii – prywatnej i  publicznej. Pierwsza, podkreślana w  tamtej 
epoce też m.in. przez Spinozę, ma charakter negatywny i opiera się na wol-
ności od przymusu w zakresie wyborów wyznaniowych jednostki. Druga zaś 
obejmuje wspólnie wykonywane (kolektywne) uprawnienia członków, w tym 
tworzenie przez samych wiernych prawa wewnętrznego danego kościoła.

6 J. Locke, List o tolerancji, przeł. L. Joachimowicz, [Warszawa] 1963, s. 46–48.
7 Tamże, s. 11.



46 Piotr Szymaniec

Granicą publicznej wolności religii jest głoszenie przez dany kościół (jego 
duchownych) poglądów zagrażających pokojowi publicznemu lub moralno-
ści publicznej. Ponadto Locke podkreślał, że tolerancja nie dotyczy wyznań 
kwestionujących obowiązek wierności władzy państwowej, w tym zwłaszcza 
podlegających obcej władzy. Z tego względu kwestionował rozciągnięcie to-
lerancji religijnej na katolików (pozostających pod władzą papieża) i muzuł-
manów, a także ateistów, którzy nie uznając świętości, mogą zakwestionować 
przysięgę wierności władzy państwowej. Natomiast w Drugim liście o toleran-
cji (1690) Locke dowodził, że wewnętrzna wolność religii jest elementem wol-
ności myśli i przysługuje każdemu bez wyjątku8. Znaczenie koncepcji Loc-
ke’a polega na tym, że stanowiła pierwszą tak wszechstronną próbą ujęcia 
zagadnienia wolności religijnej.

Wolność religijna w myśli Oświecenia

Do końca XVII w. dyskusje na temat wolności religii koncentrowały się swo-
bodach ograniczonych do kręgu przedstawicieli różnych wyznań chrześci-
jańskich, a ten stan rzeczy uległ zmianie u progu Oświecenia. Filozof wywo-
dzący się ze środowiska kalwińskiego, Pierre Bayle (1647–1706) w Słowniku 
historycznego i krytycznego (Dictionnaire historique et critique, 1697) koncentro-
wał się w swych rozważaniach o indywidualnej wolności religii, uznając, że 
zmuszanie do określonych poglądów religijnych prowadzi do pogwałcenia 
wolności jako takiej oraz zamysłu Stwórcy, ponieważ sumienie jest według 
niego głosem Boga w człowieku. Bayle domagał się rozciągnięcia tolerancji 
na ateistów, dowodząc – wbrew stanowisku Locke’a – że ateiści nie stanowią 
niebezpieczeństwa dla państwa9. Wolność religijna w ujęciu Bayle’a, obejmu-
jąca swobodę nauczania, publikacji pism religijnych oraz kultu, miała być 
jednak realizowana w  sposób powściągliwy. Poglądy Bayle’a  w  tej kwestii 
wpłynęły m.in. na stanowisko autorów brytyjskich, w tym Davida Hume’a.

Wolter (François-Marie Arouet, 1694–1778) w Traktacie o tolerancji (Tra-
ité sur la tolérance, 1763), który został napisany jako reakcja na głośny pro-

8 J. Locke, A Second Letter Concerning Toleration, [w:] The Works of John Locke. Four Letters on 
Toleration, London n.d. [before 1914], s. 77–80.

9 P. Bayle, Słownik historyczny i krytyczny. Wybór, przeł. K. Kaśkiewicz i in., Toruń 2014,  
s. 216–226.



47Nowożytne koncepcje wolności religijnej (XV–XVIII w.)

ces Jeana Calasa, mieszczanina z Tuluzy w ukryciu wyznającego kalwinizm, 
wskazywał, że wyznawcy różnych religii, w tym również niechrześcijańskich, 
mogą pokojowo współistnieć w  jednym społeczeństwie, a  ponadto takie 
współistnienie stopniowo eliminuje fanatyzm. Wolter opowiadał się za swo-
bodą publicznego manifestowania religii. Jednocześnie myśliciel ów uznawał 
wyższość światopoglądu deistycznego nad teistycznym.

Paul Tiry baron d’Holbach (1723–1789) w  Systemie przyrody (Système de 
la nature, 1770) konsekwentnie rozwijał materialistyczny system filozoficz-
ny. Holbach uznawał religię za „sztukę upajania ludzi entuzjazmem”10, która 
finalnie zaniknie. Jednakże filozof widział pewną rolę religii w zakresie wpa-
jania moralności zwłaszcza u niższych warstw społecznych. Opowiadał się za 
pewną swobodą wyznaniową, nieobejmującą jednak doktryn i  organizacji 
religijnych głoszących nietolerancję oraz wiodące do „niesprawiedliwości”, 
a duchowieństwo uczynić częścią aparatu państwowego. Poglądy Holbacha 
były inspiracją dla uregulowań prawnych przyjętych w pierwszej fazie rewo-
lucji francuskiej, w tym przede wszystkim dla Konstytucji Cywilnej Ducho-
wieństwa (Constitution civile du clergé) z 12 lipca 1790 r.11.

Rozwój koncepcji wolności religijnej w  Oświeceniu prowadził do roz-
szerzenia jej zakresu na wszelkie poglądy odnośnie do religii, w  tym ate-
istyczne. Ponadto często wolność tę traktowano – za wzorem Locke’a – jako 
element wolności myśli. Tak ujęta została w  art. X francuskiej Deklaracji 
praw człowieka i obywatela z 26 sierpnia 1789 r., gdzie postanowiono: „Nikt 
nie powinien być niepokojony z powodu swoich przekonań, także religijnych 
(ses opinions, même religieuses), pod warunkiem że ich wyrażanie nie zakłóca 
porządku publicznego (ordre public) ustanowionego na podstawie ustawy”12. 
Jako granicę tej wolności zaczęto zaś postrzegać naruszenie porządku pu-
blicznego. Holbach uznawał potrzebę istnienia wolności religijnej dopóty, 
dopóki religia jako zjawisko społeczne nie zniknie. Stanowisko Holbacha 
antycypowało podejście do tej wolności prezentowane przez autorów mark-
sistowskich, zwłaszcza Fryderyka Engelsa.

10 M. Skrzypek, Holbach, Warszawa 1978, s. 64.
11 Tegoż, Między fizjokratyzmem a  etokracją, [w:] P. Tiry d’Holbach, Etokracja, czyli rząd 

oparty na moralności, przeł. M. Skrzypek, Warszawa 1979, s. LXV.
12 Tekst w przekładzie Wiesława Skrzydło dostępny na: http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/

konst/francja-18.html, dostęp z: 28.08.2024.

http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/konst/francja-18.html
http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/konst/francja-18.html


48 Piotr Szymaniec

Wolność religijna w myśli założycieli amerykańskiego 
konstytucjonalizmu

W  konstytucji Stanów Zjednoczonych uchwalonej 17 września 1787 r. nie 
ujęto podstawowych praw jednostki, które następnie znalazły się w pierw-
szych dziesięciu poprawkach nazywanych Bill of Rights. Poprawki te zostały 
przyjęte przez Kongres we wrześniu 1789 r., a weszły w życie po ratyfikacji 
przez wymaganą liczbę stanów 15 grudnia 1791 r. Dla podjętego temat istotna 
jest pierwsza poprawka, która stanowi: „Żadna ustawa Kongresu nie może 
wprowadzić religii (an establishment of religion) ani zabronić swobodnego 
praktykowania (free exercise) jej, ograniczać wolności słowa lub prasy ani pra-
wa ludu do spokojnych zgromadzeń lub do składania naczelnym władzom 
petycji o  naprawienie krzywd”13. Wyprowadzono z  niej dwie związane ze 
sobą klauzule mające podstawowe znaczenie dla amerykańskiego rozumie-
nia wolności religijnej, a mianowicie zakaz ustanawiania religii państwowej 
(nonestablishment clause) i swobodę praktyk religijnych (free exercise of religion). 
Pierwsza z nich była z pewnością odpowiedzią na trwającą od XVII w. prak-
tykę ustanawiania w koloniach kościoła państwowego, którym w koloniach 
południowych był Kościół anglikański, a w koloniach Nowej Anglii – okre-
ślone wyznanie purytańskie. Przy czym funkcjonowanie w szeregu kolonii 
Kościoła anglikańskiego jako państwowego było wiązane z okresem domi-
nacji brytyjskiej. Odrzucenie kościoła państwowego traktowane jako waru-
nek wolności religii było kontynuacją poglądów Rogera Williamsa. Spośród 
tzw. Ojców Założycieli USA (Founding Fathers), w swoich pismach poprze-
dzających przyjęcie konstytucji takie stanowisko przyjmowali John Adams 
(1735–1826), James Madison (1751–1826), Thomas Paine (1737–1809) i Thomas 
Jefferson (1743–1826).

Madison w Memoriale i remonstrancji (A Memorial and Remonstrance, 1785) 
twierdził, że prawo do wyborów sumienia należy do tej części praw natural-
nych, których ludzie nie przekazali państwu, zawierając umowę społeczną. 
Dlatego też materia religii znajduje się poza sferą działalności państwa. Pra-
wo to jest niezbywalne i określa równą swobodę w kwestiach sumienia dla 
wszystkich. Madison zaznaczał, że istnieje bardzo silny związek między wol-

13 Tekst w przekładzie Andrzeja Pułło dostępny na: https://bs.sejm.gov.pl/exlibris/aleph/
a22_1/apache_media/AGDKGV9MQSIJCKJB9VASL8AFUR1YFX.pdf, dostęp z: 28.08.2024.

https://bs.sejm.gov.pl/exlibris/aleph/a22_1/apache_media/AGDKGV9MQSIJCKJB9VASL8AFUR1YFX.pdf
https://bs.sejm.gov.pl/exlibris/aleph/a22_1/apache_media/AGDKGV9MQSIJCKJB9VASL8AFUR1YFX.pdf


49Nowożytne koncepcje wolności religijnej (XV–XVIII w.)

nością, w tym także wolnością wyrażania poglądów, a własnością. Poglądy 
człowieka i swoboda ich wyrażania są bowiem swoistą własnością człowieka, 
analogicznie jak własność rzeczy. Zdaniem Madisona wolność religijna jest 
częścią wolności przekonań i obejmuje „wolność do przyjmowania, wyzna-
wania i przestrzegania religii” (a freedom to embrace, to profess and to observe the 
Religion), a więc zarówno poglądy na temat religii, jak i praktyki religijne14. 
W tym ujęciu, które następnie znalazło odzwierciedlenie w niektórych kon-
stytucjach stanowych, granicą tej wolności jest ochrona moralności publicz-
nej i porządku. Madison uznawał, że wolność religii znajduje się tak wysoko 
w hierarchii praw jednostki, że uzasadnia zwolnienie z określonych obowiąz-
ków obywatelskich, przede wszystkim ze służby wojskowej15. Paine uważał, 
że tolerancja religijna to jedynie nieznaczne ustępstwo państwa w kwestiach 
religijnych. Dlatego musi być zastąpiona wolnością religijną16.

Jefferson w Projekcie statutu wolności religijnej w Virginii (A Bill for Es-
tablishing Religious Freedom, pierwsza wersja napisana w 1777 r.) podkreślał, że 
za „grzeszne i tyrańskie (sinful and tyrannical)” ze strony władzy należy uwa-
żać zmuszanie do finansowania propagowania poglądów, których obywatel 
nie podziela17. Dlatego też żadne wyznanie nie powinno uzyskać finansowa-
nia swojej działalności ze środków państwowych. Jefferson domagał się unie-
możliwiania duchownym sprawowania funkcji państwowych. W ten sposób 
ów polityk dał podstawy doktryny „muru separacji” (wall of separation), jak 
ją określił w roku 180218. Polega ona ścisłym rozgraniczeniu sfer działalno-
ści władz publicznych oraz kościołów i związków wyznaniowych. Przy czym 
założeniem jej było nie wyeliminowanie religii ze sfery publicznej, lecz za-
gwarantowanie jednostkom możliwie najpełniejszej wolności w  kwestiach 

14 J. Madison, Memorial and Remonstrance against Religious Assessments, [ca. 20 June] 1785, 
pkt 4, https://founders.archives.gov/documents/Madison/01-08-02-0163, dostęp z: 12.11.2021.

15 V. P. Muñoz, James Madison’s Principle of Religious Liberty, „American Political Science 
Review” 97 (2003), nr 1, s. 17–31; R. M. Małajny, Doktryna wolności religijnej „Ojców Konstytucji” 
USA, „Czasopismo Prawno-Historyczne” 34 (1982), z. 2, s. 122–124; V. P. Muñoz, Religion in 
the Life, Thought, and Presidency of James Madison, [w:] Religion and the American Presidency, red.  
M. J. Rozell, G. Whitney, Basingstoke 2007, s. 56–66.

16 R. M. Małajny, Doktryna wolności, dz. cyt., s. 122–123.
17 T. Jefferson, A Bill for Establishing Religious Freedom, 18 June 1779, https://founders.ar-

chives.gov/documents/Jefferson/01-02-02-0132-0004-0082, dostęp z: 12.11.2021.
18 T. E. Buckley, Thomas Jefferson and the Myth of Separation, [w:] Religion and the American 

Presidency, dz. cyt., s. 39–41.

https://founders.archives.gov/documents/Madison/01-08-02-0163
https://founders.archives.gov/documents/Jefferson/01-02-02-0132-0004-0082
https://founders.archives.gov/documents/Jefferson/01-02-02-0132-0004-0082


50 Piotr Szymaniec

religijnych. Jefferson uważał, że wolność religijna powinna przede wszyst-
kim być rozpatrywana na płaszczyźnie relacji między jednostką a państwem, 
a nie kościołami a państwem.

Stan rzeczy

W okresie nowożytnym idea tolerancji religijnej przekształciła się w złożo-
ną koncepcję wolności religijnej. Istotne znaczenie dla kształtowania się tej 
koncepcji miały zwłaszcza rozważania myślicieli ariańskich – Jana Crella 
i Samuela Przypkowskiego, Rogera Williamsa, Johna Locke’a, a także Ojców 
Założycieli Stanów Zjednoczonych. Początkowo – w XVII w. – wolność tę 
ograniczano głównie do wyznań chrześcijańskich i wyłączano spod niej nie-
które religie i poglądy, które uważano za niebezpieczne dla państwa (np. ka-
tolicyzm, islam i ateizm w koncepcji Locke’a). W II połowie XVIII w. myśli-
ciele Oświecenia przyjmowali, że ma ona przysługiwać wszelkim poglądom 
religijnym, a jej granicą jest naruszenie porządku publicznego.

Aspekty praktyczne

Poglądy przedstawicieli Oświecenia wpłynęły na ujęcie wolności religijnej 
jako elementu wolności myśli we francuskiej Deklaracji praw człowieka i oby-
watela z 26 sierpnia 1789 r. Ponadto stanowisko Holbacha w pierwszej fazie 
rewolucji francuskiej wywarło wpływ na podporządkowanie Kościoła pań-
stwu, określone normatywnie w Konstytucji Cywilnej Duchowieństwa z 12 
lipca 1790 r. Stanowisko Ojców Założycieli Stanów Zjednoczonych znalazło 
wyraz w funkcjonującym do dziś uregulowaniu wolności religijnej w pierw-
szej poprawce do konstytucji USA, obejmującym dwie klauzule: swobody 
praktyk religijnych oraz zakazu ustanawiania religii państwowej. Myśl Oj-
ców Założycieli ma znaczenie zwłaszcza dla oryginalistycznego podejścia do 
interpretacji konstytucji USA, w wariancie, który podkreśla rekonstrukcję 
„pierwotnego zamiaru” (original intent) prawodawcy (tzw. intencjonalizm). 
Uwagi Jamesa Madisona o ochronie moralności publicznej i porządku jako 
granicach wolności religijnej znalazły odzwierciedlenie w  uregulowaniach 
tej wolności w niektórych konstytucjach stanowych.



51Nowożytne koncepcje wolności religijnej (XV–XVIII w.)

Bibliografia

O p r a c o w a n i a

Bayle P., Słownik historyczny i  krytyczny. Wybór, przeł. K. Kaśkiewicz, i  in., Toruń 
2014.

Buckley T. E., Thomas Jefferson and the Myth of Separation, [w:] Religion and the Ameri-
can Presidency, ed. M. J. Rozell, G. Whitney, Basingstoke 2007, s. 39–50.

Crell J., O wolność sumienia. Vindiciae pro religionis libertate, przeł. I. Lichońska, 
[Warszawa] 1957.

Ehrlich L. (red.), Pisma wybrane Pawła Włodkowica, t. 1–3, Warszawa 1968–1969.
Holbach P. Tiry d’, Etokracja, czyli rząd oparty na moralności, przeł. M. Skrzypek, 

Warszawa 1979.
Jasudowicz T., Człowiek, jego prawa i obowiązki w nauczaniu Pawła Włodkowica, „To-

ruński Rocznik Praw Człowieka i Pokoju” 1 (1993), s. 131–149.
Jasudowicz T., Śladami Ehrlicha: Do Pawła Włodkowica po naukę o prawach człowieka, 

Toruń 1995.
Lecler J., Historia tolerancji w wieku reformacji, przeł. L. i H. Kühn, t. 1–2, Warszawa 

1964.
Locke J., List o tolerancji. Tekst łaciński i przekład polski L. Joachimowicz, Warszawa 

1963.
Locke J., The Works of John Locke. Four Letters on Toleration, London n.d. [before 1914].
Małajny R. M., Doktryna wolności religijnej „Ojców Konstytucji” USA, „Czasopismo 

Prawno-Historyczne” 34 (1982), z. 2, s. 111–140.
Małajny R. M., „Mur separacji”– państwo a kościół w Stanach Zjednoczonych Ameryki, 

Katowice 1992.
Muños V. P., James Madison’s Principle of Religious Liberty, „American Political Science 

Review” 97 (2003), nr 1, s. 17–31.
Muños V. P., Religion in the Life, Thought, and Presidency of James Madison, [w:] Religion 

and the American Presidency, red. M. J. Rozell, G. Whitney, Basingstoke 2007,  
s. 56–66.

Nowakowski D., Herezja – tolerancja – consensus Ecclesiae. Wolność religijna i jej gra-
nice w myśl poglądów Erazma z Rotterdamu, „The Polish Journal of the Arts and 
Culture” 5 (2013), s. 139–157.

Płotka M., Od prawa natury do praw człowieka. Teoria prawa naturalnego w ujęciu Sta-
nisława ze Skarbimierza i  Pawła Włodkowica, „Edukacja Filozoficzna” 54 (2012),  
s. 149–170.

Tazbir J., Tradycje tolerancji religijnej w Polsce, Warszawa 1980.
Walzer M., O tolerancji, przeł. T. Baszniak, Warszawa 1999.
Wolter, Traktat o  tolerancji napisany z  powodu śmierci Jana Calasa, przeł. Z. Ryłko,  

A. Sowiński, Warszawa 1988.
Zieliński T. J., Roger Williams. Twórca nowoczesnych stosunków państwo – kościół, War-

szawa 1997.



52 Piotr Szymaniec

N e t o g r a f i a

Deklaracja Praw Człowieka i Obywatela z 26 sierpnia 1789 r., http://libr.sejm.gov.pl/
tek01/txt/konst/francja-18.html, dostęp z: 18.08.2024.

Jasudowicz T., Śladami Ehrlicha: Do Pawła Włodkowica po naukę o prawach czło-
wieka, Toruń 1995, https://repozytorium.umk.pl/handle/item/4658, dostęp z: 28. 
08.2024.

Locke J., The Works of John Locke in Nine Volumes, vol. 5, Four Letters concerning Toleration, 
https://oll.libertyfund.org/title/locke-the-works-vol-5-four-letters-concerning-
toleration, dostęp z: 28.08.2024.

Madison J., Memorial and Remonstrance against Religious Assessments, [ca. 20 June] 1785, 
https://founders.archives.gov/documents/Madison/01-08-02-0163, dostęp z: 28. 
08.2024.

http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/konst/francja-18.html
http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/konst/francja-18.html
https://repozytorium.umk.pl/handle/item/4658
https://oll.libertyfund.org/title/locke-the-works-vol-5-four-letters-concerning-toleration
https://oll.libertyfund.org/title/locke-the-works-vol-5-four-letters-concerning-toleration
https://founders.archives.gov/documents/Madison/01-08-02-0163


Dr hab. Piotr SZ Y M A N I EC
Akademia Nauk Stosowanych Angelusa Silesiusa w Wałbrzychu

Współczesne koncepcje wolności religijnej
(od XIX w.)

Wprowadzenie

Idea wolności religijnej wykształciła się z początkiem XVII w. z debat o to-
lerancji. Najpierw dotyczyła wyznań chrześcijańskich, lecz stopniowo była 
rozszerzana na inne religie. W Oświeceniu pojmowano tę wolność najczę-
ściej jako element wolności myśli i  przekonań. Dla współczesnych debat 
o wolności religijnej bardzo duże znaczenie ma I poprawka do konstytucji 
USA i odnoszące się do niej orzecznictwo. Od początku XIX w. następowa-
ła konstytucjonalizacja wolności religijnej. W XIX-wiecznych konstytucjach 
wolność ta uzyskiwała kształt w większym bądź mniejszym stopniu zgodny 
z postulatami liberalizmu. Nie oznacza to jednak pełnego jej przestrzegania, 
czego przykładem może być ingerencja w autonomię Kościoła katolickiego 
w Niemczech w okresie Kulturkampf (1872–1878). W XX w. negowanie wolno-
ści religijnej miało miejsce w reżimach totalitarnych – III Rzeszy oraz w Ro-
sji Sowieckiej, w której mimo deklaratywnego uznawania wolności sumienia 
programowo zwalczano religię. Po drugiej wojnie światowej powrócono do 
liberalnej koncepcji wolności religijnej, która stała się bazą unormowania 
tej wolności na gruncie międzynarodowego prawa praw człowieka, a także 
punktem wyjścia dalszych dyskusji na ten temat. 



54 Piotr Szymaniec

Istota

Główne nurty nowoczesnej myśli politycznej pojmowały wolność religijną 
zgodnie ze swoimi podstawowymi założeniami. Liberalizm koncentruje się 
na indywidualnym aspekcie tej wolności i  zapewnieniu neutralności pań-
stwa w kwestiach religii, choć nie pomija także wspólnotowego aspektu tej 
wolności. Podejście nurtów socjalizmu opierało się na założeniu, że rola reli-
gii, będącej dotąd narzędziem w ręku klas uprzywilejowanych, będzie maleć. 
W doktrynach konserwatywnych ujęcie wolności religijnej było pochodną 
pojmowania religii jako elementu tradycji oraz ładu społecznego danego 
Stwórcę. 

Uregulowanie wolności religijnej wyrażone w  Powszechnej Deklaracji 
Praw Człowieka (1948 r.) i w szeregu wiążących aktów prawa międzynarodo-
wego z zakresu ochrony praw człowieka zostało zaakceptowane przez kościo-
ły chrześcijańskie, a także stało się punktem wyjścia dla nauczania Soboru 
Watykańskiego II zawartego w Deklaracji o wolności religijnej Dignitatis hu-
manae. Przyjęcie prawnomiędzynarodowego standardu nie zakończyło jed-
nak sporów o zakres i charakter wolności religijnej, jak również tworzenia 
rozbieżnych jej koncepcji, w tym ograniczających ją do „prawa do niezależ-
ności etycznej” (Ronald Dworkin), a także w ogóle ją negujących (Winnifred 
Fallers Sullivan). 

Historyczne ujęcie

Wolność religijna w ujęciu klasycznych nurtów myśli 
politycznej 

Benjamin Constant (1767–1830) – przedstawiciel klasycznego liberalizmu – 
problematykę wolności religii ujmował wieloaspektowo. Inaczej niż wielu 
liberałów, Constant przejawiał pozytywny stosunek do religii, której roz-
wojowi poświęcił dzieło De la religion, considérée dans sa source, ses formes et ses 
développements (1824–1827; skrócone wyd. polskie: O religii, 2007). 

Constant wyodrębniał dwa elementy religii: poczucie religijne (le sentiment 
religieux) oraz historycznie zmienne formy religijne. Odróżnił tzw. wolność 
starożytnych, polegającą na udziale wolnych obywateli w stanowieniu prawa, 



55Współczesne koncepcje wolności religijnej (od XIX w.)

oraz „wolność współczesnych”, którą rozumiał jako zespół praw podmioto-
wych jednostki. Wolność religijną zaliczał do tej drugiej kategorii i traktował 
jako niezbędny składnik wolności politycznej. Ma ona pozostać „nieograni-
czona, nieskończona, indywidualna”1. Obejmować też powinna wszelkie po-
glądy w odniesieniu do religii, a więc nie tylko teistyczne, ale również de-
istyczne, ateistyczne oraz agnostyczne. Constant uważał, że religia przestaje 
być powodem do wystąpienia wobec władzy, jeśli wolność religijna jest za-
bezpieczona. Wolność ta może być ograniczona tylko wtedy, gdy sprawowa-
nie kultu powoduje naruszenie porządku publicznego. Constant przyjmuje 
zatem klauzulę ograniczającą tę wolność obecną w Deklaracji praw człowieka 
i obywatela z 26 sierpnia 1789 r. Zdaniem myśliciela próby obrony religii za 
pomocą ustawodawstwa są z zasady nieskuteczne. Stąd krytykował francuską 
ustawę z 1822 r. zabraniającą wyszydzania religii, gdyż według niego stanowiła 
ona nieuzasadnione ograniczenie wolności wypowiedzi. 

W  opinii Constanta władze publiczne powinny zachować neutralność 
w sprawach religii. Dlatego odrzucał ideę kościoła państwowego i koncep-
cję konkordatu, choć zarazem dopuszczał możliwość finansowania przez 
państwo duchowieństwa wyznań mających dużą liczbę wiernych. Jego wer-
sja idei rozdziału kościołów od państwa nie przybierała więc formy ame-
rykańskiej doktryny muru separacji. Wolność religijna obejmuje zarówno 
aspekty wewnętrzne, dotyczące indywidualnych wyborów religijnych, jak 
i  zewnętrzne, które odnoszą się do sprawowania kultu i  swobody naucza-
nia religii. Ponadto manifestowanie religii przez wspólnotę wyznaniową nie 
powinno być uzależnione od jakiejkolwiek procedury rejestracyjnej2. W bar-
dziej restrykcyjnych koncepcjach liberalnych uznaje się, że wymogi rejestra-
cyjne powinny być minimalne.

Nurty socjalizmu kwestionowały rolę tradycyjnych religii w  społeczeń-
stwie. W  niektórych doktrynach socjalistycznych (np. saintsimonizmie) 
proponowano stworzenie nowej scjentystycznej quasi-religii, opartej na idei 
postępu i wierze w naukę jako narzędzie rozwiązania problemów ludzkości. 
Karol Marks (1818–1883), a  zwłaszcza Fryderyk Engels (1820–1895), wyka-
zywali postawę antyreligijną. Engels uważał, że religia jest niczym innym, 

1 B. Constant, O religii, przeł. S. Kruszyńska, Warszawa 2007, s. 478.
2 Tenże, Zasady polityki mające zastosowanie do wszystkich rządów (wersja z lat 1806–1810), 

przeł. A. Dwulit, Warszawa 2008, s. 115–118.



56 Piotr Szymaniec

jak tylko „fantastycznym odzwierciedleniem” sił przyrodniczych i  ekono-
micznych, których nie potrafiono wytłumaczyć. Jednocześnie Engels od-
rzucał pogląd socjalisty Eugena Dühringa (1833–1921), opowiadającego się 
za odgórnym zniesieniem religii. Zdaniem Engelsa walka z religią nie była 
wskazana, gdyż – wraz z rozwojem socjalizmu – miała ona w sposób natu-
ralny „obumrzeć”3. Do tego czasu należało zapewnić wolność religii, koncen-
trującą się na swobodzie wyboru religii4. Stanowisko założycieli marksizmu 
w pewien sposób wywodziło się z liberalnego ujęcia wolności religii i odbie-
gało znacząco od późniejszej praktyki zwalczania religii w Rosji sowieckiej.

Nurty konserwatyzmu postrzegały religię jako element tradycji i  czyn-
nik cementujący naród, a  także składnik ładu społecznego przypisanego 
przez Stwórcę. Takie postrzeganie religii znaleźć można u Edmunda Burke’a  
(1729–1797). Konserwatywne podejście do wolności religijnej koncentruje się 
na wspólnotowym jej wymiarze, obejmującym prawa kościołów i związków 
wyznaniowych, zwłaszcza tych, które uznawano za historyczne w  danym 
państwie. 

Wolność religijna po II wojnie światowej

W  prawie międzynarodowym w  okresie międzywojennym dominowało 
podejście chroniące kolektywną wolność religijną przysługującą mniejszo-
ściom narodowym i etnicznym. Takie podejście znalazło wyraz normatyw-
ny w traktatach zawieranych przez mocarstwa ententy z państwami Europy 
Środkowo-Wschodniej, które wówczas powstały lub zmieniły swoje teryto-
rium. Gwarancje indywidualnej wolności religijnej pozostawiono konstytu-
cjom poszczególnych państw. Po drugiej wojnie światowej w międzynarodo-
wym prawie praw człowieka unormowano wolność religijną zgodnie z libe-
ralnym ujęciem. Tak też Powszechna Deklaracja Praw Człowieka przyjęta 
w Paryżu 10 grudnia 1948 r. określa w art. 18 prawo każdego do wolności my-
śli, sumienia i religii (freedom of thought, conscience and religion), gdzie wolność 
religii została wymieniona łącznie z  wolnościami pokrewnymi, tzn. myśli 
i sumienia. Wolności te zresztą nie zostały od nie zostały od siebie w sposób 

3 F. Engels, Anty-Duhring. Pan Eugeniusz Duhring dokonuje przewrotu w nauce, przeł. P. Hof-
fman, Warszawa 1956, s. 354–357.

4 M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, Warszawa 2013, s. 32–33.



57Współczesne koncepcje wolności religijnej (od XIX w.)

precyzyjnie odróżnione. Zgodnie z Powszechną Deklaracją w skład wolno-
ści religii wchodzi prawo jednostki do zmiany religii lub przekonań (religion 
or belief), a także prawo indywidualnego lub kolektywnego, prywatnego lub 
publicznego manifestowania religii lub przekonań, obejmującego „naucza-
nie, praktyki religijne, sprawowanie kultu i rytuałów (worship and observan-
ce)”. Prawa kościołów i związków wyznaniowych są w tym ujęciu swoistym 
derywatem wolności przysługującej jednostkom. W  analogiczny sposób 
unormowano tę wolność w art. 9 Europejskiej Konwencji Praw Człowieka 
i Podstawowych Wolności podpisanej w Paryżu 4 listopada 1950 r. (Dz. U. 
z 1993 r. Nr 61, poz. 284) oraz w art. 18 Międzynarodowego Paktu Praw Oby-
watelskich i Politycznych z 16 grudnia 1966 r. (Dz. U. z 1977 r. Nr 38, poz. 167).

Standard wolności religijnej określony w prawie międzynarodowym zo-
stał zaaprobowany przez kościoły chrześcijańskie. Stanowisko Kościoła kato-
lickiego uległo krystalizacji w trakcie Soboru Watykańskiego II (1962–1965). 
W dokumentach Światowej Rady Kościołów (m.in. w Deklaracji o wolności 
religijnej przyjętej przez Światową Radę Kościołów w New Delhi w 1961 r.5) 
akcentuje się negatywną wolność religijną. 

Wolność religijna w nauczaniu Kościoła katolickiego

Deklaracja o  wolności religijnej Dignitatis humanae, uchwalona po dość 
gwałtownych sporach 7 grudnia 1965 r., jest najważniejszym składnikiem 
nauczania soborowego w omawianej kwestii. Jeszcze w dokumentach przy-
gotowawczych do Soboru posługiwano się raczej terminem „tolerancja reli-
gijna”6. W trakcie soborowej dyskusji nad Deklaracją kardynał Karol Woj-
tyła przedstawiał stanowisko, według którego wolność religijna ma aspekt 
negatywny, ale również element pozytywny polegający na prawie do po-
szukiwania Prawdy. Z tego też względu z wolnością religijną wiąże się też  
odpowiedzialność jednostki7.

5 N. Koshy, Wolność religijna w zmieniającym się świecie, przeł. D. Dańkowski, R. Wawer, 
Kraków 1998, s. 44–59, 121–138.

6 W. Szukalski, Od tolerancji do wolności religijnej. Ewolucja poglądów w dokumentach II So-
boru Watykańskiego, Poznań 2003, s. 17–37, 121–124.

7 R. Skrzypczak, Karol Wojtyła na Soborze Watykańskim II. Zbiór wystąpień, Warszawa 2011,  
s. 249–255, 312–313.



58 Piotr Szymaniec

Deklaracja stanowi z jednej strony kontynuację nauczania soborowego 
dotyczącego ekumenizmu, zawartego zwłaszcza w dekrecie Unitatis redin-
tegratio z 1964 r., z drugiej zaś strony stanowi wyłom w dotychczasowym 
podejściu Kościoła katolickiego, będącym reakcją na koncepcję państwa 
świeckiego, realizowaną najpierw podczas rewolucji francuskiej8. Łączy się 
także z nauczaniem przedstawionym w Deklaracji o stosunku Kościoła do 
religii niechrześcijańskich Nostra aetate z 28 października 1965 r., według 
której wszystkie religie stanowią odpowiedź na te same fundamentalne  
pytania.

Deklaracja o  wolności religijnej adresowana jest do wszystkich ludzi. 
Operuje trzema podstawowymi pojęciami: wolność sumienia, wolność kul-
tu i wolność Kościoła. Wolność sumienia przysługuje każdemu człowiekowi, 
będąc wewnętrznym, indywidualnym aspektem wolności religijnej. Dzięki 
wolności sumienia jednostka może określić się negatywnie albo pozytyw-
nie wobec wiary. Pozytywne określenie się w tym zakresie jest warunkiem 
wolności kultu, a także wolności Kościoła. W tym sensie wolność sumienia 
jest podstawą dwóch kolejnych wolności. Wolność kultu odnosi się z kolei 
do autonomicznego wyboru jednostki w zakresie aktów zewnętrznych od-
zwierciedlających cześć w stosunku do Boga. Dokonany na tym etapie wybór 
religii wyznacza akty religijne wypełniane indywidualnie bądź w społeczno-
ści wiernych, prywatnie lub publicznie. Deklaracja o wolności religijnej ak-
centuje indywidualną wolność religijną, rozumianą jako wolność negatywna 
– od przymusu ze stron władz.

Deklaracja o wolności religijnej wyszczególnia czynne i bierne podmioty 
tej wolności. Podmiotami czynnymi – z uwagi na przyrodzoną godność – 
są wszyscy ludzie, którzy są także jej podmiotami biernymi, tzn. zobowią-
zanymi do jej respektowania oraz ochrony. Innymi podmiotami biernymi 
są wszelkie „zbiorowiska społeczne” (grupy społeczne i  społeczności) oraz 
władze wszystkich szczebli i rodzajów, w tym państwo, które ma obowiązek 
„stworzyć korzystne warunki do rozwoju życia religijnego”9. Granice wol-
ności religijnej wyznaczone są przez pojęcia: dobro wspólne, prawa innych  

8 J. W. O’Malley, Co się zdarzyło podczas Soboru Watykańskiego Drugiego, przeł. A. Wojta-
sik, Kraków 2011, s. 282–283.

9 Deklaracja o wolności religijnej, pkt 6, [w:] Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Dekla-
racje, Poznań 2012, s. 414.



59Współczesne koncepcje wolności religijnej (od XIX w.)

osób, przestrzeganie „słusznego ładu publicznego”, a także „słuszne wymaga-
nia porządku publicznego”10.

Kościół katolicki uznaje wyjątkowe znaczenie wolności religijnej wśród 
tzw. praw człowieka I generacji. Dał temu wyraz w 1980 r. Jan Paweł II, 
podkreślając, iż wolność ta jest „pierwszym i niezbędnym prawem osoby 
ludzkiej, a […] w stopniu, w jakim dotyka ona najbardziej intymnej stro-
ny ducha, podtrzymuje głęboko zakotwiczoną w każdej osobie rację bytu 
innych wolności”11. Fundamentem wolności religijnej jest z  jednej strony 
prawe sumienie (jak ujął to Jan XXIII w encyklice Pacem in terris), z drugiej 
zaś strony przyrodzona godność człowieka.

Koncepcja Johna Rawlsa

John Rawls (1921–2002) przedstawiał rozważania o religii i wolności religijnej 
w książce Liberalizm polityczny (1993). Filozof uznawał, że właściwe określenie 
wolności sumienia i religii może być dokonane przy użyciu „eksperymentu 
filozoficznego” opartego na metodologicznym indywidualizmie, polegające-
go na wyobrażeniu sobie, jakie zasady przyjęłyby osoby, zawierając umowę 
społeczną w warunkach „zasłony niewiedzy”, tzn. nie wiedząc, czy reprezen-
tują większościowe czy mniejszościowe religie i przekonania religijne. Wi-
dzieliby jednak, że religia odgrywa bardzo ważną rolę w wyborze koncepcji 
dobra i dla funkcjonowania społeczeństwa. Podejmując decyzje w takich wa-
runkach, zgodziliby się, aby podstawowy zakres tej wolności był ograniczony 
wyłącznie ze względu podobne prawa innych osób12. W  koncepcji filozofa 
wolność sumienia ma status – wraz z wolnością zrzeszania się – wolności 
podstawowej (inne prawa Rawls nazywa wspierającymi). Przy czym wolność 
sumienia może być urzeczywistniona dzięki wolności zrzeszania się13.

10 Tamże, pkt 2, 4, s. 411, 413.
11 H. Misztal, Wolność religijna, [w:] Prawo wyznaniowe, red. H. Misztal, Lublin – Sando-

mierz 2000, s. 209.
12 J. Rawls, Liberalizm polityczny, przeł. A. Romaniuk, Warszawa 2012, s. 417; D. Dańkow-

ski, Rawls on Religion in Public Debate, Kraków 2013, s. 46–47.
13 J. Rawls, dz. cyt., s. 419.



60 Piotr Szymaniec

Wolność religijna u autorów komunitariańskich

Autorzy zaliczani do komunitaryzmu nie stworzyli jednej, spójnej koncepcji 
tej wolności. Kanadyjski filozof Charles Taylor (ur. 1931) w  wielu pracach 
(zwłaszcza Oblicza religii dzisiaj, wyd. polskie 2002) wskazywał, że współcze-
śnie w porządkach prawnych akcentowany jest indywidualny wymiar wol-
ności religijnej, a wymiar wspólnotowy zostaje zmarginalizowany. Jednakże 
w napisanej wspólnie z wspólnie z Jocelynem Maclurem książce Secularism 
and Freedom of Conscience Taylor przyjmuje, że jednakowa, specjalna ochro-
na prawna miałaby przysługiwać nie tylko tradycyjnym religiom, ale także 
wszystkim „podstawowym przekonaniom” (core convinctions) czy też „prze-
konaniom sumienia” (convinctions of conscience), tzn. przekonaniom, które 
odgrywają podstawą rolę w życiu danej jednostki. Według Taylora i Maclu-
re’a takie ujęcie tej wolności jest odpowiednie dla państwa wielokulturowego.

Michael Sandel (ur. 1953) twierdzi, że wolność religijna zasługuje na spe-
cjalną ochronę, ponieważ przekonania religijne wiodą do przyjęcia sposobu 
postępowania, który jest godny podziwu, albo przyczyniają się do pielęgno-
wania cech charakteru czyniących ludzi lepszymi obywatelami14. Wolność 
religijna w tej koncepcji uzasadniana jest przez moralną wartość religii.

Koncepcja niemożliwości wolności religijnej

W 2005 r. amerykańska badaczka Winnifred Fallers Sullivan (ur. 1950) po-
stawiła tezę, że wolność religijna jest jako taka niemożliwa (impossibility the-
sis)15. Według Sullivan nie ma możliwości stworzenia prawnej definicji religii, 
a wobec tego nie sposób również określić wolności religijnej. Do XX w. idea 
wolności religijnej powodowała zwiększenie zakresu tolerancji, ale obecnie 
jest źródeł dyskryminacji. Każde określenie tej wolności wpływa na pewne 
rozumienie religii, a przez to jest już dyskryminujące, gdyż wyklucza pew-
ne światopoglądy jako niereligijne. Sullivan zyskała sobie grono zwolenni-
ków w nauce anglosaskiej, wśród których najbardziej znaczący to Elizabeth 
Shakman Hurd (ur. 1970), Saba Mahmood (1961–2018) oraz Peter Danchin. 

14 M. Sandel, Public Philosophy: Essays on Morality in Politics, Cambridge 2005, s. 257. 
15 W. F. Sullivan, The Impossibility of Religious Freedom, Princeton 2005.



61Współczesne koncepcje wolności religijnej (od XIX w.)

Stanowisko Sullivan należy do najbardziej radykalnych poglądów na temat 
wolności religijnej we współczesnej myśli prawnej.

Koncepcje redukujące wolność religijną do wolności 
światopoglądu 

We współczesnej anglosaskiej myśli polityczno-prawnej pojawiło się szereg 
koncepcji, które postulują zredukowanie wolności religijnej do wolności 
światopoglądu. Profesor Uniwersytetu Oksfordzkiego, Cécile Laborde na-
zwała je „egalitarnymi teoriami wolności religijnej”, zaliczając do nich kon-
cepcje Ronalda Dworkina, Briana Leitera czy Christophera L. Eisgrubera 
i Lawrence’a G. Sagera, a także Charlesa Taylora i Jocelyna Maclure’a16. Sta-
nowisko Taylora i Maclure’a różni się od pozostałych tym, że wyraża pozy-
tywny stodunek do wszystkich grup wyznaniowych będących elementami 
multikulturowej wspólnoty. Natomiast Leiter odnosi się dość niechętnie do 
religii jako instytucji społecznej.

Ronald Dworkin (1931–2013) w książce Religion without God (2013) uznał, 
że należy zastąpić tradycyjne ujęcie wolności religijnej bardziej ogólnym 
prawem do etycznej niezależności (right to ethical independence)17. Według 
Dworkina taka zmiana powoduje przeniesienie akcentów ze standardu 
ochrony tego prawa na określenie uzasadnionych powodów ingerencji w to 
prawo. Wolność religijna stanowi powód udzielania zwolnień z obowiązku 
przestrzegania określonych praw stanowionych przez państwo. Typowymi 
przekładami taki wyłączeń są: zwolnienie ze służby wojskowe dla wyznaw-
ców niektórych religii czy zwolnienie dzieci amiszów w Stanach Zjednoczo-
nych z części obowiązkowej edukacji (wyrok Sądu Najwyższego w sprawie 
Wisconsin przeciwko Jonas Yoder z  1972 r.18). Według Dworkina nie istnieje 
żaden sposób, by odróżnić religie od innych „głębokich” poglądów. Zatem 
zwolennicy tych poglądów mogą domagać się takich samych wyłączeń, jakie 
mogą przysługiwać wyznawcom „tradycyjnych” religii. To jednak powodu-
je zagrożenie dla polityki państwa. Dlatego też Dworkin opowiada się za 

16 C. Laborde, Dworkin’s Freedom of Religion without God, „Boston University Law Review” 
94 (2014), s. 1256–1257.

17 R. Dworkin, Religion without God, Cambridge – London 2013, s. 105–147.
18 Wisconsin v. Jonas Yoder, 406 US 205 (1972).



62 Piotr Szymaniec

wprowadzeniem prawa do etycznej niezależności w miejsce wolności reli-
gijnej. Dzięki temu będzie możliwe odparcie żądań radykałów religijnych. 
Koncepcja Dworkina prowadzi do marginalizacji wspólnotowego wymiaru 
wolności religijnej. 

Obrona statusu wolności religijnej

Współcześnie tacy autorzy, jak John Finnis, Rafael Domingo czy Michael 
Sandel, bronią specjalnego statusu wolności religijnej. Finnis (ur. 1940), zwo-
lennik prawa natury, zaliczył religię do kategorii podstawowych ludzkich 
dóbr, które spełniają łącznie następujące cechy: pierwotność w stosunku do 
moralności, niemożność zredukowania do pozostałych, oczywistość, niedo-
wodliwość, brak hierarchii, a także to, że inne ważne dla ludzi dobra są ich 
pochodnymi lub kombinacjami19. Krytykując stanowisko Dworkina, Leite-
ra oraz Eisgrubera i Sagera, Finnis uznaje, że wolność religijna jest prawem 
o charakterze roszczenia (claim-right), a więc takim, w którym nacisk zostaje 
położony nie tyle na samo uprawnienie, ile związany z nim obowiązek, leżący 
zarówno po stronie organów państwa, jak i samego społeczeństwa obywatel-
skiego, by nie ingerować bez uzasadnienia w wykonywanie aktów religijnych. 
Uzasadnieniem ingerencji może być zagrożenie praw innych osób i ochrona 
spokoju publicznego oraz moralności publicznej. Jednakże ze względu na 
zagrożenie ze strony fundamentalizmu religijnego, w skrajnej wersji prowa-
dzącej do terroryzmu, filozof z  aprobatą odniósł się do prób promowania 
„europejskiej” wersji islamu przez władze Niemczech, Francji czy Wielkiej  
Brytanii20.

Cécile Laborde podkreśla, że wolność religijna jest zorientowana nie tyl-
ko na ochronę przekonań sumienia jednostek, ale także ich „integralności 
moralnej” (moral integrity). Ta integralność moralna wyraża się także w ko-
lektywnych praktykach, rytach, a  także kolektywnych prawach wspólnot 
religijnych21. Zatem Laborde broni w  ten sposób wolności religijnej obej-

19 J. Finnis, Prawo naturalne i uprawnienia naturalne, przeł. K. Lossman, Warszawa 2001, s. 103–107.
20 Tenże, Why religious liberty is a special, important and limited right, „Notre Dame Law 

School Legal Studies Research Paper” 9–11 (2008), s. 2–3, 13–17.
21 C. Laborde, Protecting Freedom of Religion in the Secular Age, [w:] Politics of Religious Free-

dom, red. W. F. Sullivan, E. Shakman Hurd, S. Mahmood, Chicago 2015, s. 269–279.



63Współczesne koncepcje wolności religijnej (od XIX w.)

mującej także szeroki zakres sposobów uzewnętrzniania religii oraz prawa 
wspólnot religijnych.

Stan rzeczy

Przyjęcie regulacji międzynarodowego prawa praw człowieka dotyczących 
wolności religijnej, opartych zasadniczo na liberalnym ujęciu tej wolności, 
nie zakończyło sporów na jej temat. Soborowa deklaracja o wolności reli-
gijnej Dignitatis humanae akceptuje elementy wolności religijnej wymieniane 
w unormowaniach prawnomiędzynarodowych, operując jednocześnie trze-
ma podstawowymi, powiązanymi ze sobą pojęciami: wolność sumienia, wol-
ność kultu i wolność Kościoła. Jan Paweł II traktował wolność religijną jako 
pierwsze i niezbędne prawo człowieka.

Grupa współczesnych myślicieli liberalnych, bojąc się roszczeń funda-
mentalistów religijnych, optuje za zredukowaniem wolności religijnej do 
wolności światopoglądu, twierdząc, że nie ma żadnego kryterium, pozwa-
lającego odróżnić religię od innych „głębokich” poglądów czy przekonań 
jednostki. Jeden z  nich, Ronald Dworkin uznawał, że „prawo do etycznej 
niezależności” jest wystarczające dla ochrony praw jednostki. Jeszcze dalej 
idzie stanowisko Winnifred Fallers Sullivan, która uważa, że ponieważ nie 
sposób stworzyć prawnej definicji religii, więc każde unormowanie wolności 
religijnej ma już charakter dyskryminujący.

Specjalny status wolności religijnej jest broniony przez takich autorów, 
jak John Finnis, Rafael Domingo, Michael Sandel i Cécile Laborde. Laborde 
uznaje, że wolność religijna dotyczy także „integralności moralnej” jednost-
ki, wyrażającej się w indywidualnych i kolektywnych praktykach religijnych, 
a także w funkcjonowaniu wspólnot religijnych. 

Aspekty praktyczne 

Praktyczną konsekwencją koncepcji redukujących wolność religijną do wol-
ności światopoglądu jest zakwestionowanie możliwości uzyskiwania zwol-
nień z obowiązku przestrzegania określonych przepisów stanowionych przez 
państwo z uwagi na to, że te prawa stanowią nazbyt duże obciążenie dla ich 



64 Piotr Szymaniec

wolności religijnej. Koncepcje te stanowią argument przeciwników możli-
wości powołania się na „sprzeciw sumienia” jako powód niewykonania okre-
ślonych obowiązków ustanowionych przez państwo (np. służby wojskowej) 
czy mających charakter zawodowy (np. odmowa wykonania określonych za-
biegów przez personel medyczny). 

Bibliografia

O p r a c o w a n i a

Boucher F., Exemptions to the Law, Freedom of Religion and Freedom of Conscience in 
Postsecular Societies, „Philosophy and Public Issues (New Series)” 3 (2013), nr 2, 
s. 159–200.

Constant B., O religii, przeł. S. Kruszyńska, Warszawa 2007.
Constant B., Zasady polityki mające zastosowanie do wszystkich rządów (wersja z  lat 

1806–1810), przeł. A. Dwulit, Warszawa 2008.
Dańkowski D., Rawls on Religion in Public Debate, Kraków 2013.
Deklaracja o wolności religijnej, [w:] Sobór Watykański II. Konstytucje. Dekrety. Deklaracje, 

Poznań 2012, s. 411–420.
Drzyżdżyk S., Deklaracja o wolności religijnej Dignitatis humanae, [w:] Sobór Watykań-

ski II. Złoty jubileusz, red. M. Cholewa, M. Gilski, S. Drzyżdżyk, Kraków 2013,  
s. 247–261.

Dworkin R., Religion without God, Cambridge – London 2013.
Engels F., Anty-Duhring. Pan Eugeniusz Duhring dokonuje przewrotu w  nauce, przeł.  

P. Hoffman, Warszawa 1956.
Finnis J., Prawo naturalne i uprawnienia naturalne, przeł. K. Lossman, Warszawa 2001.
Finnis J., Why religious liberty is a special, important and limited right, „Notre Dame Law 

School Legal Studies Research Paper” 9–11 (2008), s. 2–17.
Koshy N., Wolność religijna w zmieniającym się świecie, przeł. D. Dańkowski, R. Wawer, 

Kraków 1998.
Laborde C., Dworkin’s Freedom of Religion without God, „Boston University Law Re-

view” 94 (2014), s. 1255–1271.
Laborde C., Protecting Freedom of Religion in the Secular Age, [w:] Politics of Religio-

us Freedom, red. W. F. Sullivan, E. S. Hurd, and S. Mahmood, Chicago 2015,  
s. 197–206.

Łużyński Wiesław, Soborowa koncepcja relacji między państwem a Kościołem. Otwarcie 
epoki pokonstantyńskiej, [w:] Studia soborowe. Historia i nauczanie Vaticanum II, red. 
M. Białkowski, Toruń 2013, s. 509–533. 

Maclure J., Taylor Ch., Secularism and Freedom of Conscience, Cambridge – London 
2011.



65Współczesne koncepcje wolności religijnej (od XIX w.)

Misztal Henryk, Wolność religijna, [w:] Prawo wyznaniowe, red. H. Misztal, Lu-
blin – Sandomierz 2000, s. 204–249.

O’Malley J. W., Co się zdarzyło podczas Soboru Watykańskiego Drugiego, przeł. A. Woj-
tasik, Kraków 2011. 

Pietrzak M., Prawo wyznaniowe, Warszawa 2013.
Rawls J., Liberalizm polityczny, przeł. A. Romaniuk, Warszawa 2012.
Sandel M., Public Philosophy: Essays on Morality in Politics, Cambridge 2005.
Skrzypczak R., Karol Wojtyła na Soborze Watykańskim II. Zbiór wystąpień, Warszawa 

2011.
Sullivan W. F., The Impossibility of Religious Freedom, Princeton 2005.
Szukalski W., Od tolerancji do wolności religijnej. Ewolucja poglądów w dokumentach II 

Soboru Watykańskiego, Poznań 2003.
Szymaniec P., Koncepcje wolności religijnej. Rozwój historyczny i współczesny stan debaty 

w zachodniej myśli polityczno-prawnej, Wrocław 2017.
Taylor, Ch., Oblicza religii dzisiaj, przeł. A. Lipszyc, Kraków 2002.

N e t o g r a f i a

Deklaracja o  wolności religijnej Dignitatis humanae, https://alam.pl/wp-content/
uploads/1962/10/Sobor-Watykanski-II-16-Deklaracja-o-wolnosci-religijnej-
Dignitatis-humanae.html, dostęp z: 02.09.2024. 

The Immanent Frame. Secularism, religion, and the public sphere, https://tif.ssrc.org/, do-
stęp z: 02.09.2024.

https://alam.pl/wp-content/uploads/1962/10/Sobor-Watykanski-II-16-Deklaracja-o-wolnosci-religijnej-Dignitatis-humanae.html
https://alam.pl/wp-content/uploads/1962/10/Sobor-Watykanski-II-16-Deklaracja-o-wolnosci-religijnej-Dignitatis-humanae.html
https://alam.pl/wp-content/uploads/1962/10/Sobor-Watykanski-II-16-Deklaracja-o-wolnosci-religijnej-Dignitatis-humanae.html
https://tif.ssrc.org/


CZĘŚĆ II

Wolność religijna 
w kontekście głównych religii świata



Ks. dr Adam M ACHOWSK I
Akademia Jagiellońska w Toruniu

Buddyzm i wolność religijna

Wprowadzenie

Buddyzm to doktryna filozoficzno-religijna powstała na gruncie bramini-
zmu. Słowo „buddyzm” jako jej określenie weszło do użycia po raz pierwszy 
na Zachodzie w XX w. Sami buddyści określali się nazwami: w s. Dharma, w p. 
Dhamma; s. i p. sāsana czy s. buddharma i p. buddhamma. Buddyzm charakte-
ryzuje nieokreśloność istoty doskonałej, ale mówi o istotach nadprzyrodzo-
nych (deva) i zawiera doktrynę o przyszłym życiu (reinkarnacja). W buddy-
zmie przyjmuje się istnienie nieantropomorficznych istot bogów (wyższych 
i niższych), które jednak, podobnie do ludzi, dążą do nirwany. Buddyzm jest 
religią dharmiczną i nieteistyczną. Buddyści skupiają się w zróżnicowanych 
i  płynnych formach organizacyjnych, stąd liczne jego odłamy i  doktryny. 
Różne formy zapisu nauczania w buddyzmie (np. s. tantra, dżataka i p. jātaka) 
podają reguły umożliwiające osiągniecie nirwany (s. nirvāṇa, p. nibbāna).



70 Adam Machowski

Istota

Istota filozoficzna

Buddyzm jest religią kosmocentryczną – kosmologia buddyzmu jest holi-
styczna, materia utożsamiana jest z energią1. Kosmos buddyzmu składa się 
z tego, co naturalne, oraz z tego, co pozanaturalne (duchów i bogów), w ra-
mach jednego organizmu pojmowanego jako Życie, Porządek i Harmonia2. 
Buddyzm odrzuca linearność historii świata i  neguje poznawczą wartość 
faktów historycznych3. W zamian wprowadza cykliczne prawo dharmy – nie-
ustannego powstawania i przemijania podstawowych czynników istnienia4. 
Przestrzeń nie  odgrywa w  buddyzmie ważnej roli, kluczowy jest mistycz-
ny wgląd w  siebie umożliwiający dotarcie do  źródeł cierpienia i  wyelimi-
nowanie ich. Buddyzm nie  wyodrębnia poszczególnych bytów (doktryna 
o pustce, nicości – p.  suññata; s. śūnyatā). Jednak buddyzm nie  jest nihili-
zmem5. Wszystko, co istnieje, jest wzajemnie zależnymi od siebie zjawiska-
mi, np.  istoty żywe nie mają swojej substancji (duszy, jak w hinduizmie – 
s. ātman, p. attā)6. Metafizyka nicości odkrywana jest przez swego rodzaju 
„doświadczenia mistyczne”7, 8. Buddyzm w relacji do nauki jest otwarty na 
dialog z różnymi gałęziami wiedzy czy poglądami, gotowy dowolnie prze-
kraczać granice nauki, religii czy filozofii9. Nie jest doktryną deterministycz-

1 Zob. L. Fic, Buddyzm w swej specyfice i odrębności wobec chrześcijaństwa w badaniach feno-
menologicznych ks. prof. Tadeusza Dajczera, [w:] Badacz i znawca religii przeszłości i doby współcze-
snej ks. prof. Tadeusz Dajczer (1931–2009), red. E. Sakowicz, Lublin 2020, s. 80, 82–84.

2 Zob. T. Dajczer, Buddyzm w swej specyfice i odrębności wobec chrześcijaństwa, Warszawa 
1993, s. 24–74.

3 Zob. tamże, s. 88.
4 Zob. tamże, s. 91–92.
5 Zob. L. Fic, Buddyzm w kulturze zachodu, Lublin 2016, s. 14.
6 Zob. Cula-suññata Sutta: The Lesser Discourse on Emptiness, przekł. T. Bhikkhu, https://

www.accesstoinsight.org/tipitaka/mn/mn.121.than.html, dostęp z: 12.11.2020.
7 Zob. K. Ceming, Einheit im Nichts. Die mystische Theologie des Christentums, des Hinduis-

mus und Buddhismus im Vergleich, Augsburg 2004, S. 134–137.
8 Zob. L. Fic, Buddyzm w kulturze zachodu, dz. cyt., s. 41–43; K.-J. Notz, Buddhismus im We-

sten, [w:] Das Lexikon des Buddhismus. Grundbegriffe, Traditionen, Praxis, hrsg. von K.-J. Notz, 
Freiburg 1998, s. 98.

9 Zob. A. B. Wallace, Buddhism and science, [w:] The Oxford Handbook of Religion and Sci-
ence, red. P. Clayton, Oxford 2008, s. 24–40; T. Dajczer, dz. cyt., s. 16; L. Fic, Chrześcijaństwo 
i buddyzm – od spotkania do dialogu, „Studia Theologica Varsaviensia” 49 (2011), s. 209–258; 

https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/mn/mn.121.than.html
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/mn/mn.121.than.html


71Buddyzm i wolność religijna

ną, co pokazuje odmienna od hinduizmu niedeterministyczna interpretacja 
prawa karmana10, czy  fatalistyczną (człowiek jest odpowiedzialny za  swoją 
przyszłość, a jego działanie może przynosić różne skutki)11. Ale też buddyzm 
nie zajmuje się kwestią wolnej woli12, natomiast kreśli drogę powiększania 
wewnętrznej wolności i  niezależności od  zjawisk zewnętrznych13. Gnoze-
ologia buddyzmu wskazuje, że  najwyższą wiedzą jest zanegowanie wiary 
w  trwałe i  niezmienne „ja” oraz  w  możliwość dotarcia do  istoty zjawisk14. 
Poznanie następuje przez oświecenie, dosł. przebudzenie (s. i p.: bodhi), czyli 
wewnętrzne doświadczenie na przekór snowi, postrzeganemu jako stan nie-
wiedzy, prowadzące do odkrycia trzech cech istnienia: nietrwałości, bolesno-
ści (s. duḥkha, p. dukkha), braku „ja”. W bodhi dostępne są trzy rodzaje wiedzy: 
1) wiedza dotycząca swoich poprzednich żywotów; 2) wiedza dotyczącą „pra-
wa karmana”; 3) wiedza dotyczącą Czterech Szlachetnych Prawd: o cierpie-
niu, o przyczynie cierpienia, o pokonaniu cierpienia, o ścieżce prowadzącej 
do ustania cierpienia (tzw. droga 8 kroków). Prowadzi to człowieka do stanu 
oświeconego umysłu – buddyzm zna trzy rodzaje „przebudzenia”: doskonałe 
samoprzebudzenie, przebudzenie ucznia (poprzez słuchanie) oraz osobiste 
oświecenie15.

Aksjologia

Podejście buddyzmu do  systemu wartości ma charakter wyraźnie moral-
no-etyczny. Największą wartością jest stan nieodczuwania – nirwana osią-
gana przez  samodoskonalenie się i  oświecenie, a pojmowana jako wolność 

L. Fic, Studia nad dialogiem chrześcijaństwa z buddyzmem w Polsce, [w:] Badania religiologiczne 
w Polsce, red. Z. Kupisiński, Lublin 2011, s. 161–176.

10 Zob. T. Dajczer, dz. cyt., s. 114.
11 Zob. L. Fic, Buddyzm w kulturze zachodu, dz. cyt., s. 14.
12 Zob. F. Sielimowicz, Wolna wola czy  determinizm?, „Cyber Sangha” 17 (2004), http://

www.buddyzm.edu.pl/cybersangha/page.php?id=324, dostęp z: 12.11.2020.
13 Zob. A. B. Wallace, dz. cyt., s. 217–233; A. Federman, What Kind of Free Will Did the 

Buddha Teach?, „Philosophy East and West” 60 (2010), s. 1–19.
14 Zob. T. Dajczer, dz. cyt., s. 77. Znalazło to odbicie już w doktrynie gr. filozofa Pyr-

rona odwiedzającego wcześniej Indie, a później głoszącego doktrynę niepoznawalności rze-
czy i zawieszenia sądów (epoche), o czym pisze Diogenes Laertios w Żywotach i poglądach 
słynnych filozofów (IX, 61) – zob. L. Fic, Buddyzm w kulturze zachodu, dz. cyt., s. 25–26.

15 Zob. U. Brodowy, Bodh Gaja, Warszawa 2011, s. 91.

http://www.buddyzm.edu.pl/cybersangha/page.php?id=324
http://www.buddyzm.edu.pl/cybersangha/page.php?id=324


72 Adam Machowski

od wszelkiego cierpienia. Z kolei najwyższym stopniem stanu nieodczuwania 
jest brak postrzegania i niepostrzegania. Stan ten np. w najbardziej konser-
watywnym buddyzmie tybetańskim osiąga się przez trzy wyrzeczenia: po-
wściąganie ciała, powściąganie mowy i powściąganie myśli. Oznacza to wal-
kę z własnym „ego” pojmowanym jako iluzja. Buddyzm utrzymuje, że każda 
forma życia jest nieredukowalna i powinna być jako taka respektowana. Wy-
raża to buddyjska wersja złotej reguły: „Jak ja bym życzył sobie być pozosta-
wiony w pokoju, tak czyniąc innym także chcę ich pozostawić w pokoju”. 
Trzeba powstrzymać się od działania na szkodę drugiego, a działać w sposób 
etycznie słuszny z pożytkiem dla drugiego. Drugi, nawet gdyby czynił źle, 
nie jest pojmowany jako wróg – tak postrzegane (jako wrogowie) są jedynie 
jego złe myśli i działania. Wezwanie do czynienia dobra innym jest związane 
z konkretnymi możliwościami pojedynczego człowieka.

Wymiar teologiczno-religijny

Życie pośmiertne w  buddyzmie to ciągła reinkarnacja zgodna z  zasadami 
karmana aż do osiągnięcia nirwany. Inna forma życia jest możliwa w sześciu 
krainach, ale tylko ludzka forma umożliwia osiągnięcie stanu oświecenia16. 
Po śmierci ciała pięć skupisk, agregatorów cierpienia, tworzących człowieka, 
rozpada się. Przetrwać może jedynie „czysta świadomość” (umysł). Strumień 
świadomości manifestuje się w kolejnych wcieleniach (niekończąca się wę-
drówka – s. saṃsarai, p.  sansara), aż do  stanu nirwany. Nirwana (p. Nibba-
na; s. Nirvāṇa) to doskonały stan ustania wszelkiego pragnienia, które po-
wodowałoby cierpienie, i  uwolnienie tym samym od prawa karmana, stan 
szczęśliwości bez końca. Rytuały w buddyzmie sprowadzają się do medytacji 
jako drogi oświecenia17, tantry, golenia głowy przy wstąpieniu do klasztoru, 
recytowania zbioru reguł zakonnych, stosowania kadzidła, ofiary z kwiatów, 
z pokłonów i  rytuałów pogrzebowych18 oraz kultu świątynnego. Życie za-

16 Zob. D. Keowyn, dz. cyt., s. 43–57.
17 Zob. L. Fic, Medytacja Wschodu jako wyzwanie dla chrześcijaństwa, [w:] Duchowość Dale-

kiego Wschodu a chrześcijaństwo. Dialog czy konfrontacja?, t. 4, Medytacja i samorealizacja w bud-
dyzmie, red. I. Kamiński, Toruń 2014, s. 13–35.

18 Zob. L. Fic, Pogrzeb – w religiach pozachrześcijańskich, pkt. C, W buddyzmie, [w:] Encyklo-
pedia katolicka, t. XV, red. E. Gigilewicz, Lublin 2011, s. 990–991.



73Buddyzm i wolność religijna

konne w buddyzmie przejawia się w formie wspólnoty klasztornej mnichów 
oraz posługi mnichów wędrownych (s. śramanas) żyjących z jałmużny19.

Historyczne ujęcie

Powstanie

Założycielem i twórcą podstawowych założeń buddyzmu był żyjący między 
ok. 563 a ok. 483 r. p.n.e. Siddhārtha Gautama (s.; p. Siddhattha Gotama), na-
zywany też Śakjamunin – mędrzec z rodu Śākya, syn władcy Lumbini, jed-
nego z państw – miast w północnych Indiach (dzisiaj: Nepal)20. Na początku 
głoszenia nowej nauki przyjął imię buddha, które w sanskrycie i paliijskim 
znaczy „przebudzony”, „oświecony”. Pisane wielką literą zawsze odnosi się 
do niego, pisane małą oznacza każdego oświeconego.

Na początku buddyzm rozwijał się w samych Indiach i w krajach sąsied-
nich. Za panowania króla Asioki odbył się trzeci sobór buddyjski (ok. 250 r. 
n.e.) i nastąpiło rozprzestrzenienie się buddyzmu wśród świeckich21.

Dalszy rozwój

W ciągu pierwszych 500 lat buddyzm dotarł do Azji południowo-wschod-
niej (Laos, Tajlandia, Indonezja) i północno-wschodniej (Chiny, Korea, Ja-
ponia)22.

Kryzys buddyzmu w samych Indiach, spowodowany był m.in. inwazją is-
lamu w X wieku23, a z kolei nastąpił dalszy jego dynamiczny rozwój w krajach 

19 Zob. Asioka, III orędzie skalne większe, [w:] tegoż, Orędzia króla Asioki, przeł. J. Mako-
wiecka, red. E. Słuszkiewicz, Warszawa 1964, s. 6; tegoż, XIII orędzie skalne większe, [w:] tegoż, 
dz. cyt., s. 21.

20 Zob. M. Mejor, Buddyzm. Zarys historii buddyzmu w Indiach, Warszawa 2001, s. 56–61.
21 Zob. A.L. Basham, Indie. Od początku dziejów do podboju muzułmańskiego, przeł. Z. Ku-

biak, przedm. i  red. E. Słuszkiewicz, wyd. 3 zmien. i  poszerz., Warszawa 2000, s. 69–71;  
J. Kieniewicz, Historia Indii, Wrocław 1985, s. 117.

22 Zob. H. Zimoń, Działalność misyjna buddyzmu na przestrzeni wieków, „Zeszyty Misjolo-
giczne ATK” 2 (1979), z. 2, s. 86.

23 Zob. A.L. Basham, dz. cyt.



74 Adam Machowski

Azji wschodniej – w Chinach, Turkiestanie, Indonezji, Birmie i Mongolii od 
X do XVI wieku24.

W wieku XIX buddyzm zaczął być szerzej znany w Europie – powstały 
pierwsze szkoły na Zachodzie (aczkolwiek zachodnie badania nad nim roz-
poczęły się już od początku wieku XVIII25). Szybsze rozprzestrzenianie na-
stąpiło w II poł XX w., po zajęciu Tybetu przez Chiny i emigracji wielu mni-
chów (lamów). W  Chinach współczesnych ma miejsce dwojakie podejście: 
represjonowany na wiele sposobów jest buddyzm tybetański, a najbardziej 
tolerowany na wschodnim wybrzeżu jest chiński odłam buddyzmu – ch’an.

Stan rzeczy

Liczba buddystów na  świecie: ponad 400 mln; w  Polsce brak dokładnych 
danych (ok. 20 wspólnot)26.

Największe współczesne odłamy buddyzmu: Hinajana (Mały Wóz – bud-
dyzm elitarny), Mahajana (Duży Wóz, buddyzm dla wszystkich – także dla 
świeckich). Mahajana dzieli się na różne szkoły w zależności od kraju: chan 
(Chiny), zen (Japonia), buddyzm tybetański (tantryzm), buddyzm zachodni 
– m.in. powstały współcześnie buddyzm ateistyczny (Stephen Batchelor)27.

Buddyzm wschodni (chan, zen) przekształcił wędrówkę (sansarę) z szeregu 
kolejnych wcieleń w przechodzenie do kolejnych etapów doskonałości w ra-
mach tej samej osoby (interpretacja metaforyczna)28.

Współcześnie buddyzm ze  względu na  swoje przesłanie jest uważany 
za religię uniwersalną29.

24 Zob. L. Fic, Buddyzm w kulturze zachodu, dz. cyt., s. 63–65.
25 Zob. tamże, s. 14.
26 Zob. L. Fic, Studia nad dialogiem…, dz. cyt., s. 156–163.
27 Zob. S. Batchelor, After Buddhism: Rethinking the Dharma for a Secular Age, Yale 2015;  

E. Sakowicz, Islam i buddyzm a kultura europejska, „Summarium” 33 (2004), s. 79–91.
28 Zob. K. Uchiyama, Otwieranie dłoni myśli, przeł. J. Majewski, [b. m.] 2009.
29 Zob. L. Fic, Buddyzm w kulturze zachodu, dz. cyt., s. 13–14.



75Buddyzm i wolność religijna

Aspekty praktyczne

Wskazania moralne buddyzmu jako droga przygotowania medytacji30. Naj-
ważniejszą regułą jest zasada niekrzywdzenia (s. i  p.: ahiṃsā) i  szanowania 
każdej formy życia, które ma wymiar sakralny (zakaz zabijania)31. Jest osiąga-
na przez: wyrzeczenie się złej woli; powstrzymanie się od kłamstwa, od mowy 
powodującej nieporozumienia między ludźmi, mowy obelżywej, pustego 
gadania; zalecany wegetarianizm i  zakaz krwawych ofiar ze  zwierząt (choć 
zakaz zabijania zwierząt do spożycia omijano np. w średniowieczu poprzez 
odbieranie mięsa od muzułmanów)32; wezwanie do ochrony zdrowia ludzi 
i zwierząt (ustanowienie pierwszych rezerwatów przyrody i ochrona niektó-
rych gatunków fauny i flory)33 oraz doktrynę miłosierdzia (s. maitri, p. mettā, 
s. i p. karuṇā). Buddyzm obejmuje także: zakaz kradzieży, unikanie nieskrom-
ności poprzez pohamowywanie zmysłów, przestrzeganie 5 przykazań moral-
nych (na czele z ahimsą), zakaz używania środków odurzających (Theravada)34. 
Buddyzm realizuje także zasadę tolerancji religijnej mającą przede wszystkim 
społeczne i polityczne konotacje (buddyzm społeczny i przełamanie proble-
mów z zastosowaniem w życiu społeczno-politycznym)35.

Etyka zarobkowania i biznesu. Zakaz działania na  szkodę innych istot, 
np. handlu bronią, żywymi istotami, odurzającymi napojami, trucizną; nie-
wykonywanie zawodów związanych z rybołówstwem, rzeźnictwem, wojsko-
wością; powstrzymywanie się od fałszu, zdrady, oszustwa, wykorzystywania.

30 Zob. T. Dajczer, dz. cyt.
31 Zob. Asioka, V orędzie skalne większe, [w:] tegoż, dz. cyt., s. 9; T. Dajczer, dz. cyt., s. 35.
32 Zob. Asioka, I orędzie skalne większe, [w:] tegoż, dz. cyt., s. 4; L. Fic, dz. cyt., s. 64.
33 Zob. Asioka, II orędzie skalne większe, [w:] tegoż, dz. cyt., s. 5; tegoż, V orędzie na kolum-

nach, [w:] tegoż, dz. cyt., s. 43–46.
34 Zob. T. Dajczer, dz. cyt., s. 36; Asioka, XII orędzie skalne większe, [w:] tegoż, dz. cyt.,  

s. 18.
35 Tamże, s. 18–19; tegoż, VII orędzie skalne większe, [w:] tegoż, dz. cyt., s. 13; M. Marczew-

ska-Rytko, Asioka jako twórca buddyzmu społecznego, „Annales Universitatis Mariae Curie-
-Skłodowska” 4 (1997), s. 159–168; J. Kieniewicz, dz. cyt., s. 87–88; T. Pobożniak Dylematy 
Milinda Panha, [w:] Buddologia w  Polsce. Aspekty filozoficzne i  socjologiczne, red. J. Sieradzan, 
Kraków 1993, s. 33.



76 Adam Machowski

Glosariusz

Rel ig ia  dhar miczna – system religijny zbudowany na dharmie – pierwot-
nie zbiorze wszelkich czynników wpływających na życie człowieka (karman) 
i wiedzy tajemnej o nich. We współczesnym hinduizmie zespół powinności 
etycznych obowiązujący każdego wiernego. Do religii dharmicznych zalicza 
się religie powstałe na subkontynencie indyjskim oraz taoizm. Słowo dharma 
pochodzi od źródłosłowu dhr – nosić, podtrzymywać, podpierać (por. pol. 
dzierżyć, gr. thronos). Często w piśmiennictwie rozróżnia się znaczenia, pisząc 
ten wyraz wielką literą, gdy chodzi o naukę Buddy, prawdę czy ostateczną 
rzeczywistość. Dharma jest jednym z podstawowych terminów buddyjskich. 
Posiada wiele znaczeń: prawo powszechne, ostateczna rzeczywistość, dok-
tryna buddyjska, nauki Buddy, prawda, zjawiska, rzeczy, elementy, atomy.

Rel ig ia  n iete i st yczna – doktryna religijna nieodnosząca się wprost 
do idei boga. Nie rozstrzyga o jego istnieniu: ani go nie afirmuje, ani nie ne-
guje, przynajmniej, jeśli chodzi o ideę boga osobowego. Religie nieteistyczne 
w tradycji hinduskiej to: buddyzm i dżinizm, a w tradycji chińskiej: taoizm 
i konfucjanizm. W centrum ich zainteresowań jest życie moralne człowieka. 
W przypadku buddyzmu jest to moralność: grupowa (związana z doświad-
czeniem Kosmosu jako Jedności i Totalności), kierująca się prawem moral-
nym życia (wypływającym z doświadczenia Kosmosu jako Życia), oraz mo-
ralność porządku i harmonii (doświadczenie Kosmosu jako powszechnego 
Porządku i Harmonii)36.

Kar man – czyn i  skutek czynu powodujący odpowiedzialność moralną, 
dosł. oznacza działanie, które jest świadome i  ma  określony cel. Pojęcie 
to  obejmuje także skutki dla czyniącego i  innych (utożsamiane z  prawem 
karmana ujawniającym związek przyczynowo-skutkowy nie tylko w tym ży-
ciu, ale i w przyszłych wcieleniach).

Braminizm (bra hmanizm) – termin oznaczający religię w  Indiach 
w  okresie między wedyzmem a  hinduizmem. Pochodzi od  słowa bramin 
oznaczającego kapłana, członka najwyższej warny – kasty (ścisły podział 

36 Zob. T. Dajczer, dz. cyt., s. 24.



77Buddyzm i wolność religijna

społeczności na  4 nieprzekraczalne grupy i  dalsze podgrupy oraz  bezka-
stowców – nieczystych). Rozwijany szczególnie w wiekach X–IV n.e. i oparty 
na tekstach zawartych w wedach, brahmanach i upaniszadach. W opozycji 
do braminizmu powstały w VI w n.e. buddyzm i dżinizm.

Bibliografia

Ź r ó d ł a

Asioka, Orędzia króla Asioki, przeł. J. Makowiecka, red. E. Słuszkiewicz, Warszawa 
1964.

Klemens Aleksandryjski, Kobierce zapisków filozoficznych dotyczących prawdziwej wie-
dzy, t. 1, przeł. J. Niemirska-Pliszczyńska, Warszawa 1994.

O p r a c o w a n i a

Basham A.L., Indie. Od początku dziejów do podboju muzułmańskiego, przeł. Z. Kubiak, 
przedm. i red. E. Słuszkiewicz, wyd. 3 zmien. i poszerz., Warszawa 2000.

Batchelor S., After Buddhism: Rethinking the Dharma for a Secular Age, Yale 2015.
Brodowy U., Bodh Gaja, Warszawa 2011.
Ceming K., Einheit im Nichts. Die mystische Theologie des Christentums, des Hinduismus 

und Buddhismus im Vergleich, Augsburg 2004.
Dajczer T., Buddyzm w swej specyfice i odrębności wobec chrześcijaństwa, Warszawa 1993.
Federman A., What Kind of Free Will Did the Buddha Teach?, „Philosophy East and 

West” 60 (2010), s. 1–19.
Fic L., Buddyzm w kulturze zachodu, Lublin 2016.
Fic L., Buddyzm w swej specyfice i odrębności wobec chrześcijaństwa w badaniach fenome-

nologicznych ks. prof. Tadeusza Dajczera, [w:] Badacz i znawca religii przeszłości i doby 
współczesnej ks. prof. Tadeusz Dajczer (1931–2009), red. E. Sakowicz, Lublin 2020,  
s. 79–110.

Fic L., Chrześcijaństwo i buddyzm – od spotkania do dialogu, „Studia Theologica Varsa-
viensia” 49 (2011), s. 161–176.

Fic L., Dialog chrześcijaństwa z buddyzmem, [w:] Dialog międzyreligijny, red. H. Zimoń, 
Lublin 2004, s. 209–258.

Fic L., Medytacja Wschodu jako wyzwanie dla chrześcijaństwa, [w:] Duchowość Dalekiego 
Wschodu a chrześcijaństwo. Dialog czy konfrontacja?, t. 4, Medytacja i samorealizacja 
w buddyzmie, red. I. Kamiński, Toruń 2014, s. 13–35.

Fic L., Pogrzeb – w religiach pozachrześcijańskich, pkt. C, W buddyzmie, [w:] Encyklopedia 
katolicka, t. XV, red. E. Gigilewicz, Lublin 2011, s. 990–991.

Fic L., Studia nad dialogiem chrześcijaństwa z buddyzmem w Polsce, [w:] Badania religio-
logiczne w Polsce, red. Z. Kupisiński, Lublin 2011, s. 156–163.



78 Adam Machowski

Keowyn D., Buddyzm. Bardzo krótkie wprowadzenie, przeł. T. Jurewicz, Warszawa 1997.
Kieniewicz J., Historia Indii, Wrocław 1985.
Louis F., Słownik cywilizacji indyjskiej, t. 1, przeł. P. Piekarski i in., Katowice 1998.
Marczewska-Rytko M., Asioka jako twórca buddyzmu społecznego, „Annales Universi-

tatis Mariae Curie-Skłodowska” 4 (1997), s. 159–168.
Mejor M., Buddyzm. Zarys historii buddyzmu w Indiach, Warszawa 2001.
Mylius K., Historia literatury staroindyjskiej, Warszawa 2004.
Nehru J., Odkrycie Indii, przeł. S. Majewski, K. Rapaczyński, Warszawa 1957.
Notz K.-J., Buddhismus im Westen, [w:] Das Lexikon des Buddhismus. Grundbegriffe, Tra-

ditionen, Praxis, red. von K.-J. Notz, Freiburg 1998.
Pobożniak T., Dylematy Milinda Panha, [w:] Buddologia w Polsce. Aspekty filozoficzne 

i socjologiczne, red. J. Sieradzan, Kraków 1993.
Sakowicz E., Islam i buddyzm a kultura europejska, „Summarium” 33 (2004), s. 79–91.
Uchiyama K., Otwieranie dłoni myśli, przeł. J. Majewski, [b.m.] 2009.
Wallace B.A., Buddhism and science, [w:] The Oxford Handbook of Religion and Science, 

red. P. Clayton, Oxford 2008, s. 24–40.
Wallace B.A., A Buddhist View of Free Will. Beyond Determinism and Indeterminism, 

„Journal of Consciousness Studies” 18 (2011), s. 217–233.
Wangchuk D., The Resolve to Become a Buddha: A Study of the Bodhicitta Concept in In-

do-Tibetan Buddhism, Tokio 2007.
Zimoń H., Działalność misyjna buddyzmu na przestrzeni wieków, „Zeszyty Misjologicz-

ne ATK” 2 (1979), z. 2, s. 86–116.

N e t o g r a f i a

Cula-suññata Sutta: The Lesser Discourse on Emptiness, przekł. T. Bhikkhu, https://www. 
accesstoinsight.org/tipitaka/mn/mn.121.than.html, dostęp z: 12.11.2020.

Sielimowicz F., Wolna wola czy determinizm?, „Cyber Sangha” 17 (2004), http://www.
buddyzm.edu.pl/cybersangha/page.php?id=324, dostęp z: 12.11.2020.

https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/mn/mn.121.than.html
https://www.accesstoinsight.org/tipitaka/mn/mn.121.than.html
http://www.buddyzm.edu.pl/cybersangha/page.php?id=324
http://www.buddyzm.edu.pl/cybersangha/page.php?id=324


Prof. Carlos A. C A SA NOVA
Hamilton Center, Uniwersytet Florydy

Chrześcijaństwo i wolność religijna

Wprowadzenie

Chrześcijaństwo jest religią zrodzoną z Wcielenia Słowa Bożego w  Jezusie 
Chrystusie oraz z Jego nauk i czynów. Jest to duchowa siła, która wpłynęła na 
wiele cywilizacji, która zmieniła bieg historii Imperium Rzymskiego, otwie-
rając przestrzeń, dającą się nazwać przestrzenią wolności religii w starożyt-
nym sensie. Polega ona na tym, że władza polityczna nie może rządzić boską 
prawdą, a prawdziwy kult nie może być narzucany fizycznym przymusem. 
Chrześcijaństwo nie wprowadziło jednak pojęcia „wolności religii” w nowo-
czesnym sensie, rozumianej jako prawo jednostki do wyboru dowolnej reli-
gii, bez podlegania jakiejkolwiek władzy, politycznej lub kościelnej.

Wśród nauk Jezusa Chrystusa najistotniejszą w tym względzie jest zasada 
„Oddajcie cezarowi to, co należy do cezara, a Bogu to, co należy do Boga” 
(Mt 22,21). Chrześcijanie natychmiast zrozumieli, że boska prawda nie leży 
w mocy władzy politycznej; zrozumieli również, że cezar był prawowitą wła-
dzą w swojej własnej sferze. Chrystus wyjaśnił to jeszcze dokładniej w swoim 
dialogu z Piłatem: „Nie miałbyś żadnej władzy nade mną, gdyby ci jej nie 
dano z góry” (J 19,11). W ten sposób została przygotowana arena dla trwające-
go trzy wieki konfliktu między tą nową, całkowicie pokojową siłą duchową 



80 Carlos A. Casanova

(ponieważ jej wyznawcy rozumieli, że chociaż Chrystus jest Królem Wszech-
świata i powróci, Jego Królestwo nie jest z tej ziemi) a polityczną i militarną 
potęgą Imperium Rzymskiego. Zakończenie tego dramatu naznaczyło resztę 
historii chrześcijaństwa.

Charakter tego zagadnienia

Omówienie związku między chrześcijaństwem a  wolnością wyznania wy-
maga przyjęcia multidyscyplinarnej perspektywy. Obejmuje ona elementy 
historyczne, teologiczne, filozoficzne i prawne. Starałem się je zsyntetyzować 
w poniższych sekcjach.

Historyczno-doktrynalny rozwój koncepcji wolności 
wyznania w chrześcijaństwie

Pozycja Kościoła wobec Imperium Rzymskiego. 
Formułowanie starożytnej wolności wyznania

K rótk i  opis  dramat u h i stor ycznego,  k tór y  rozeg ra ł  s ię 
podcza s  spotkania  dwóch k u lt ur  –  rz y msk ie j  i  chrześc ija ń sk ie j

Grecja rozwinęła teologię naturalną. Arystoteles był w  stanie napisać, że 
chociaż „polityczna roztropność rządzi wszystkim w mieście”, to służy mą-
drości lub teologii, ale nie może rządzić teologią, ponieważ byłoby to jak 
rządzenie „bogami”1. Tak więc istniał precedens, zgodnie z którym teologia 
powinna być wolna od władzy politycznej. Ale w Rzymie chrześcijanie zna-
leźli się w  innej sytuacji duchowej, która doprowadziła do prześladowań. 
Warto teraz opisać zarówno sytuację duchową, jak i proces prześladowania.

Chociaż chrześcijanie byli prześladowani z różnych powodów, te struk-
turalnie związane z koncepcją wolności religijnej dotyczyły potrzeby Rzy-
mu, aby być nierozerwalnie związanym z kosmiczno-boskim porządkiem. By 
mieć teologię cywilną, w której sam Rzym odgrywał centralną rolę. Potrzeba 
ta doprowadziła do prób kontrolowania teologii cywilnej przez władzę po-

1 Zob. Arystoteles, Ethica Nicomachea, Oxford 1962, VI 13, 1145a6–11.



81Chrześcijaństwo i wolność religijna

lityczną i  z  tego powodu do oporu i  prześladowań. Przyjrzyjmy się kilku 
eksperymentom w tym zakresie.

Kiedy Rzym stał się monarchicznym imperium, cezar próbował prze-
kształcić rzymską teologię cywilną, przyjmując aleksandryjską praktykę 
ubóstwienia cesarza. Próbował połączyć ją z rzymskimi tradycjami i przywo-
ływał moce Romulusa i Attusa, ale wyraźnie wykroczył poza nie2. I chociaż 
przebóstwienie cesarza nie było tak skuteczne, jak oczekiwano, aby zapewnić 
teologiczną podstawę Imperium, to jednak dostarczyło powodu do męczeń-
stwa chrześcijan3.

Co więcej, od czasu powstania imperium, według Celsusa, Rzym włączył 
do swojego panteonu wszystkich bogów, więc akceptacja politeizmu wyda-
wała się niezbędna dla imperium. Żydzi byli zwolnieni z tego obowiązku ze 
względu na ich sojusz z Rzymem, ale chrześcijanie, po wydaleniu z synagogi, 
byli uważani za „ateistów”4 i podlegali prześladowaniom.

Zarówno chrześcijanie, jak i władze rzymskie walczyli o prawdę. Jednak 
władze rzymskie miały na uwadze celowość społeczeństwa, podczas gdy 
chrześcijanie mieli na uwadze dobro, do którego wszystkie dusze powinny 
być kierowane wolnym aktem woli.

Ponieważ Rzym odczuwał potrzebę posiadania „prawdziwej” boskiej 
sankcji, wsparcia prawdziwych bogów, a chrześcijanie swoją cierpliwą mę-
czeńską śmiercią i swoimi argumentami5 dali dowód, że ich Bóg jest praw-
dziwy. W  końcu pogańscy cesarze poddali się Bogu. Czuli, że kara boska 
dotyka ich i państwo z powodu prześladowań chrześcijan. Dzięki dziełu Eu-
zebiusza mamy tekst z końca ostatniego wielkiego prześladowania chrześci-
jan (311 r. n.e.). Tam cesarz Galeriusz Maksymian podaje przyczynę prześla-
dowań i swojej kapitulacji:

2 To, że próbował wykorzystać rzymskie tradycje, zostało udowodnione przez Michae-
la Koortbojiana w książce The Divinization of Caesar and Augustus: Precedents, Consequences, 
Implications, New York 2013, rozdz. 3. Étienne Gilson wskazuje na związek między Aleksan-
drem a Augustem (La Filosofía en la Edad Media, Madrid 1976, s. 154), z czym zgadza się Eric 
Voegelin (The New Science of Politics, Chicago 1987, s. 97).

3 Zob. na przykład Akt męczeństwa św. Marinusa w: Actas de los mártires, ed. D. Ruiz Bueno, 
Madrid 2003, s. 856. Elita rzymska doświadczyła różnych teologii symbolicznych, próbując 
zapewnić solidne podstawy władzy Cezara i Imperium (zob. E. Voegelin, dz. cyt., s. 97–99).

4 W Aktach męczeństwa św. Justyna zarzuca się im brak religii, nieposłuszeństwo cesarzo-
wi i nieskładanie ofiar bogom. Zob. Actas de los mártires, dz. cyt., s. 314–316.

5 Na przykład św. Justyn skierował imponujące przeprosiny do cesarzy.



82 Carlos A. Casanova

„Wśród innych zarządzeń, które wydajemy zawsze dla pomyślności i po-
żytku państwa, oznajmiliśmy swego czasu wolę uporządkowania wszelkich 
stosunków w zgodzie z dawnymi prawami i z obyczajem państwowym Rzy-
mian oraz troskę o  to, by również chrześcijanie, którzy porzucili religię 
swych przodków, powrócili do właściwszych poglądów. Z jakiegoś powodu 
chrześcijan tych ogarnął taki upór i taka głupota, ze nie stosowali się oni do 
dawnych obyczajów, które może kiedyś wprowadzili ich właśni przodkowie, 
lecz sami według własnego widzimisię ustanowili prawa, trzymali się i gro-
madzili tu i owdzie rzesze ludzi”6.

Mamy tu do czynienia z zasadniczo teologiczną kwestią o implikacjach 
politycznych, a nie odwrotnie: Maksymian chciał otrzymać Bożą łaskę i czuł, 
że cierpienia, których doświadczał, były spowodowane tym, że chrześcijanie 
nie oddawali należytej czci Bogu z powodu prześladowań. W ten sposób za-
kończyło się ostatnie wielkie rzymskie prześladowanie.

Nikt w tej sytuacji nie myślał o człowieku jako o odizolowanej jednost-
ce, która tworzy „opinie” i trzyma się ich lub nie według własnego uznania. 
Chrześcijanie nie stawiali oporu po to, by uzyskać prawo do swobodnego 
wybierania konkretnej religii, tak jak się wybiera produkty w supermarke-
cie. W rzeczywistości byli posłuszni prawdziwemu Bogu7. Poprzez swój opór 
wobec sprawowania władzy cesarskiej kosztem boskiej prawdy, chrześcijanie 
pokazali, że osoba ludzka jest związana z dobrem całego wszechświata, z Bo-
giem, tym samym transcendując dobro społeczeństwa politycznego i  jego 
autorytetu. Nie było to stanowisko indywidualistyczne8. Cezar reprezentu-
je boski porządek, ale boski porządek wykracza poza porządek polityczny, 
więc Rzym nie może być utożsamiany z boskim porządkiem. Należą do nie-
go wszystkie istoty ludzkie i wszystkie podlegają boskiej sprawiedliwości9.

6 Euzebiusz z  Cezarei, De martyribus Palaestinae, [w:] Actas de los mártires, dz. cyt.,  
s. 900–901.

7 W rzeczywistości byli posłuszni Pismu, które zabraniało składania ofiar lub po prostu 
posiadania fałszywych bogów (zob. Wj 20,3 i 22,20, cytowane przez męczennika Fileasa, bi-
skupa Tmuis w jego liście do wiernych, cytowanym przez Euzebiusza, odtworzonym w Actas 
de los mártires, dz. cyt., s. 884).

8 Charles De Koninck bardzo dobrze wyjaśnił kontrast między indywidualistycznym 
a chrześcijańskim sposobem rozumienia tego wymiaru, który leży ponad władzą polityczną. 
Zob. C. De Koninck, The Primacy of the Common Good Against the Personalists, [w:] The Writings 
of Charles de Koninck, tom 2, Notre Dame 2009, s. 64–108; tenże, El bien común y la primacía, 
„Cuadernos Hispanoamericanos” 28 (1952), s. 21–31.

9 W ujęciu Locke’a obce kraje znajdują się poza wszelką solidarnością („w odniesieniu 



83Chrześcijaństwo i wolność religijna

D wa sposoby rozumienia  wolnośc i  zawarte j  w chrześc ija ń st wie . 
Znaczen ie  dramat u

Robert Wilken argumentował, że chrześcijanie walczyli z Rzymem w celu 
ustanowienia nowoczesnej wolności religijnej i że wykuli ideę „wolności re-
ligii”. Cytuje Laktancjusza i  Tertuliana jako autorów, którzy wprowadzili 
pojęcie libertas religionis i dodaje, że Tertulian zastosował je do społeczno-
ści. Następnie stwierdza, że po „przełomie konstantyńskim” ślad ten został 
utracony w chrześcijaństwie, ponieważ „jedną rzeczą było nawoływanie do 
wolności religijnej podczas prześladowań, a zupełnie inną, gdy posiada się 
władzę”10. To przekonanie jest interesujące, ale niedokładne. Joseph Streeter 
obalił je, wykazując, że w kontekście, w którym wyrażenie libertas religionis 
jest używane przez Tertuliana i Laktancjusza, nie pociąga za sobą uznania 
różnych prawdziwych religii, spośród których jednostka miała prawo wybo-
ru. Prawdziwą religią było chrześcijaństwo, a fałszywą pogaństwo. Dlatego 
wyrażenie libertas religionis oznaczało, że religia nie może być kontrolowana 
przez władzę polityczną, że jednostka musi czcić z własnej woli w sposób, 
który uważa za prawdziwy, a władza polityczna nie może jej do tego zmusić11 
– a zarazem jednostka jest zobowiązana do oddawania czci prawdziwemu 
Bogu i może (a nawet powinna) zostać ukarana, jeśli tego nie zrobi. Gdyby 
pogańscy bogowie byli prawdziwi, mówi Tertulian, chrześcijanie powinni 
zostać słusznie ukarani12. Takie było starożytne rozumienie wyrażenia „wol-
ność wyznania”.

Opierając się na fakcie, że chrześcijanie nie walczyli o nowoczesną „wol-
ność wyznania”, Joseph Streeter twierdzi, że chrześcijanie nie byli tolerancyj-

do reszty ludzkości tworzą jedno ciało, które jest, tak jak każdy jego członek był wcześniej, 
nadal w stanie natury z resztą ludzkości” – Second Treatise on Government, [w:] J. Locke, Two 
Treatises of Government, red. T. I. Cook, New York 1964, nr 145), a  tylko współobywatele 
wchodzą w zakres pojęcia „tolerancji”.

10 P. Hartog, recenzja: Liberty in the Things of God: The Christian Origins of Religious Free-
dom, autorstwa Roberta Louisa Wilkena „The Catholic Historical Review” 106 (2020), nr 1, 
s. 135–137.

11 Zob. Tertulian, Apologia, [w:] The Apology of Tertullian and The Meditations of the Emperor 
Marcus Aurelius Antoninus, London 1989, rozdz. 28, s. 89; Laktancjusz, Institutiones divinae, 
[w:] Patrologia Latina, red. J. P. Migne, tom 6, Paris 1844, rozdz. LIII–LIV, s. 1059–1061.

12 Zob. J. Streeter, Conceptions of Tolerance in Antiquity and Late Antiquity, „Journal of the 
History of Ideas”, 82 (2021), nr 3, s. 357–376; Laktancjusz, dz. cyt., ks. 4, rozdz. 28, s. 536–538; 
Tertulian, dz. cyt., rozdz. 10, s. 35.



84 Carlos A. Casanova

ni wobec innych religii, ponieważ uważali je za fałszywe, a zatem niezasługu-
jące na jakikolwiek szacunek13. Ale w tej kwestii się myli.

Aby polemizować ze Streeterem, musimy przedstawić główne idee rzym-
skiej teologii. Rzym uważał, że dla przetrwania swojej potęgi musi być nie-
rozerwalnie związany z kosmiczno-boskim porządkiem. Warron zrozumiał 
to przed wiekiem Księstwa i nazwał teologię, która leży u podstaw rzymskiej 
siły, „teologią cywilną”. Taka teologia została stworzona przez miasto i nie 
należy jej publicznie zaprzeczać14. Wydaje się, że Cyceron, przyjaciel Warro-
na, miał podobny pogląd. W jego De natura deorum postać Cotta to rzymski 
kapłan, który wierzy w bogów tylko ze względu na wiarę swoich przodków. 
Jest jednak człowiekiem myślącym i dobrze zna filozoficzną krytykę religii 
cywilnej, a co za tym idzie, jest w stanie zręcznie krytykować epikurejskie 
i stoickie poglądy na temat boskości. Cotto trzyma się wiary starszych, po-
nieważ wie, że jest w niej ziarno prawdy. Laktancjusz wskazuje, że zdaniem 
Cycerona, niedociągnięć teologii cywilnej nie należy omawiać w taki sposób, 
aby mogły dotrzeć do uszu ludu, a także że jego koncepcja boskich rzeczywi-
stości była wyższa niż ta, która została objaśniona w dialogu15.

Jak zauważył Streeter, chrześcijanie nie byli w stanie spojrzeć przychylnie 
na to, co Cyceron i Warron rozumieli jako „teologię cywilną”. Chrześcijanie 
postrzegali ją jako oczywisty fałsz, zwykły przesąd. Laktancjusz bardzo suro-
wo krytykował Cycerona, ponieważ ten twierdził, że chociaż religia ludowa 
jest fałszywa, nie powinna być poddawana dyskusji wobec wulgarnej pu-
bliczności. Zdaniem Cycerona taka dyskusja groziłaby zanikiem tradycyjnej 
religijności Rzymian. Laktancjusz uważał, że Cyceron – inaczej niż Sokrates 
– działał ze strachu. Ten zarzut wynikał z  jego głębokiej litości dla ludzi, 

13 Zob. J. Streeter, dz. cyt., s. 372–373.
14 Zob. Augustyn, De Civitate Dei, w PL 33, Paris 1864, ks. 6. Koncepcja Warrona wydaje 

się być bardzo podobna do koncepcji Awerroesa. Istnieje „teologia naturalna” (physiké), teo-
logia cywilna i teologia mityczna. Podczas gdy te ostatnie są dziełem miasta, pierwsza jest 
prawdziwa, tak że bogowie rozumiani przez teologię naturalną są prawdziwym fundamen-
tem miasta i kosmosu. Augustyn wnioskuje z tego, że Warron wiedział, iż teologia cywilna 
jest fałszywa. Wydaje mi się jednak, że jego myśl była bardziej podobna do myśli Arystotelesa 
w Metafizyce (Arystoteles, Metaphysica, Leipzig 1895), Lambda 8: teologia naturalna odkrywa 
prawdę, która jest wyrażana w przybliżony i popularny sposób przez teologię cywilną.

15 Zob. Laktancjusz, dz. cyt., ks. 2, rozdz. 3; ks. 2, rozdz. 9. [Błędnie] cytowane w: Cy-
ceron, De natura deorum. Academica, Cambridge 1967, s. 385. Bóg byłby rodzajem demiurga, 
który, aby stworzyć świat, używa preegzystującej materii i żywiołów.



85Chrześcijaństwo i wolność religijna

którzy żyli w ciemności błędu16. Laktancjusz nie rozumiał, że ogół ludzi, bez 
pomocy wiary, może wyznawać religię tylko wtedy, gdy jest ona przekazy-
wana w sposób metaforyczny i wyobrażeniowy. Cyceron nie potępił religii 
odziedziczonej po przodkach jako fałszywej, ponieważ stworzyłoby to prze-
rażającą pustkę, podobną do tej, którą Rzymianie zastali według Polibiusza 
w Grecji17.

Laktancjusz wie jednak, że może istnieć inny rodzaj religii poza chrześci-
jaństwem i w tej kwestii podąża za tradycyjną nauką wiary chrześcijańskiej: 
istnieje harmonia wiary z rozumem, więc w dyskusji z poganami nie należy 
powoływać się na źródło, które można zaakceptować tylko wtedy, gdy ktoś 
przyjął wiarę. Wśród pogan jako dowód na prawdziwość chrześcijaństwa nie 
powinno się przywoływać Pisma Świętego, ale tylko rozum i autorytety dla 
nich akceptowalne, takie jak filozofów czy historyków18. Jest to dowód na 
istnienie religii naturalnej, która jest prawdziwa19. Jest to ważne, ponieważ 
(1) oznacza, że może istnieć religia publiczna oparta wyłącznie na rozumie 
i (2) pozwoli na sformułowanie tego, co moim zdaniem jest właściwym spo-
sobem pojmowania wolności religii dzisiaj, rodzajem konsensusu z chrześci-
jaństwem i Dignitatis humanae.

Szkoda, że Robert Wilken uciął swoją analizę na rzekomym „przełomie 
konstantyńskim”, tak że nie zbadał, w jaki sposób chrześcijaństwo ukształ-
towało krajobraz polityczny w odniesieniu do duchowej wolności ludzi i spo-
łeczności. Wypełnimy tę lukę tutaj.

16 Laktancjusz, dz. cyt., ks. 2, rozdz. 3, PL 6, s. 264. Św. Justyn jest pełen tego samego 
rodzaju litości w swoich Apologiach: „[...] czynimy wszystko, co w naszej mocy, aby uwol-
nić was od niesprawiedliwych uprzedzeń, które w was dominują” (Justyn, Second Apol., red.  
J. P. Migne, PG 6, Paris 1857, s. 441–470, nr 4, s. 451). Na s. 459–462 widać, że cała jego dzia-
łalność ma na celu nawrócenie dusz i uratowanie ich przed wiecznym potępieniem. Powołuje 
się na Sokratesa i  jego nauczanie o Jedynym Bogu, prawdopodobnie demiurgu. Augustyn 
odrzuca podejście Warrona do teologii właśnie dlatego, że pozostawiało ono masy bez wie-
dzy o prawdzie, która mogłaby zbawić duszę nie dla tego świata, ale dla życia wiecznego 
(Augustyn, dz. cyt., ks. 6).

17 Zob. Polibiusz, Histories, tom 1, London 1889, ks. VI, rozdz. 56–58. 
18 Zob. Laktancjusz, dz. cyt., ks. 5, ch. 4, p. 563–564. W podobnym sensie patrz Justin, 

Second Apol., dz. cyt., nr 13–15, s. 465–468.
19 Zob. Laktancjusz, dz. cyt., ks. 2, rozdz. 9, s. 297; i  ks. 2, rozdz. 3, s. 264. Zgodnie 

z pierwszym z tych fragmentów Cyceron wydaje się wierzyć w istnienie jednego Demiurga, 
który nie stworzył materii, ale założył ją w swoim modelowaniu kosmosu.



86 Carlos A. Casanova

Chrześcijaństwo po Konstantynie

Po podboju Cesarstwa Rzymskiego przez chrześcijaństwo władza duchowa 
została postawiona ponad władzą polityczną. W okresie po upadku impe-
rium było to oczywiście pełniej realizowane na Zachodzie i to przez tysiąc 
lat, przynajmniej do czasów reformacji (w Hiszpanii do czasów Burbonów). 
Idealny system, nigdy w  pełni nie zrealizowany, został wyjaśniony przez 
Akwinatę w dwóch przejrzystych tekstach: rozdziałach 15 i 16 jego De Regno 
oraz Summa Theologiae II–II, qq. 10, a. 10; i 12, a. 2. Podstawowym założeniem 
jest to, że gdy Kościół rozrósł się i wchłonął władzę doczesną, taka władza 
stała się świeckim ramieniem Kościoła20. Było to nieuniknione, ponieważ 
Paweł nauczał w  1 Kor 6, 1–2: „Czy odważy się ktoś z was, gdy zdarzy się 
nieporozumienie z drugim, szukać sprawiedliwości u niesprawiedliwych, za-
miast u świętych”? Jednak rządy przywódcy politycznego nie są święte, ale 
świeckie, musi on otrzymać tylko to, co należy do cezara. 

Wspomniany układ ograniczał władzę rządcom politycznym i  chronił 
dusze oraz ciała wszystkich ludzi. Stało się to jasne już na samym początku 
istnienia systemu. Na przykład wtedy, gdy Ambroży nałożył karę na Teodo-
zjusza z powodu masakry w Tesalonice21 lub gdy Osius oparł się angażowaniu 
się Konstancjusza w sprawy teologiczne22. Później kwestia prymatu władzy 
świętej nad świecką znalazła wyraz w sporze o inwestyturę, ale była żywo 
dyskutowana raz po raz – na przykład gdy angielscy legiści chcieli zastoso-
wać prawo rzymskie, by nadać chłopom status prawny podobny do statusu 
rzymskich niewolników (przed reformami Antoninusa Piusa) i  napotkali 
opór duchowieństwa23. Kiedy Karol I Hiszpański chciał uregulować prawnie 
system rządów nad rdzennymi mieszkańcami Ameryki, Franciszek Vitoria 
powiedział mu, że prawnicy są kompetentni w prawie hiszpańskim, ale In-
dianie nie podlegają takiemu prawu – zatem jeśli Karol chciał być sprawie-
dliwy i ocalić swoją duszę, musiał pozostawić dyskusję nad tą kwestią teo-

20 Zob. Augustyn, Epistula 93, w PL 33 Paris 1865, rozdz. 3, nr 9, s. 325.
21 Zob. J. H. Newman, The Church of the Fathers, London 1900, s. 33–42.
22 Cytowane przez Christophera Dawsona (The Making of Europe, New York 1974, s. 54), 

zaczerpnięte z  Historii arian Atanazego, we francuskim tłumaczeniu w: L.-S. Le Nain de 
Tillemont, Mémoires pour servir à l’histoire ecclésiastique des six premiers siècles, tom VII, Paris 
1702, s. 313.

23 Zob. P. Vinogradoff, Roman Law in Medieval Europe, New York 1909, s. 85 i 97–101.



87Chrześcijaństwo i wolność religijna

logom i kapłanom, działając zgodnie z wnioskami teologicznymi, to znaczy 
zgodnie z osądem Kościoła24. Karol był posłuszny Kościołowi25.

Należy zauważyć, że duchowa władza papiestwa opierała się na przekona-
niu doczesnych władców, że sprawiedliwość jest ponad władzą, a sprawiedli-
we życie na tym świecie (lub Boże przebaczenie) jest im niezbędne do osią-
gnięcia życia wiecznego. Było to o tyle istotne, że władza duchowa zazwyczaj 
nie szła w parze z siłą militarną.

Wraz z wchłonięciem społeczeństwa przez Kościół i utrwaleniem podzia-
łu na władzę świecką i duchową pojawia się nowa kwestia do rozpatrzenia. 
Augustyn, na przykład, był zadowolony z przymusu, jaki stosowano prze-
ciwko heretykom w Afryce, i  z nałożenia ograniczeń na pogańskie ofiary. 
Popierał to ze względu na dobro dusz, dla ich zbawienia26. Kłóci się to jednak 
z innymi zasadami. Po pierwsze, boska wiara jest darem od Boga27, więc ludz-
ka władza, w tym władza Kościoła, nie może narzucać nawrócenia i chrztu; 
po drugie, rodzice powinni decydować, czy ich dzieci mogą zostać ochrzczo-
ne czy nie28. Te dwie zasady były stale przestrzegane w historii Kościoła, choć 
sporadycznie dochodziło do ich łamania29.

24 Zob. F. Vitoria, Relecciones de indios, [w:] Sobre el poder civil, Sobre los indios, Sobre el 
derecho de guerra, Madrid 2007, nr 3, s. 66.

25 Wydaje się to kolidować z historycznym faktem złupienia Rzymu. Nie jest tak jednak, 
ponieważ papież był doczesnym władcą i zawarł doczesny sojusz przeciwko cesarzowi, ponie-
waż papież odmówił wypełnienia swojego obowiązku zwołania soboru powszechnego, aby 
poradzić sobie z rosnącą reformacją, ponieważ Karol V nie był obecny podczas oblężenia, 
a jego dowódca zginął podczas szturmu, a wielu niemieckich żołnierzy, którzy splądrowali 
Rzym, było luteranami. Zob. J. Palanca, El saco de Roma, „Revista La Crisis de la Historia” 3, 
https://www.lacrisisdelahistoria.com/el-saco-de-roma, dostęp z: 03.09.2024.

26 Zob. Augustyn, Epistula 93, dz. cyt., s. 321 i nast. Augustyn argumentuje częściowo, że 
siła władzy publicznej neutralizowała przymus wywierany przez heretyków na ludzi, którzy 
byli gotowi przyjąć prawdę, ale bali się zrobić to publicznie. Stwierdził również, że siła pu-
bliczna neutralizuje siłę użycia.

27 Zob. Dz 11,17.
28 Dzieci zostały ochrzczone na wiarę swoich rodziców: zob. Decretum Gratiani, p. 3, De 

consecration, [w:] Corpus iuris canonici, 1, Leipzig 1959, par. IV, rozdz. 74, s. 1387. Izydor, De 
officiis, ks. 2, rozdz. 24.

29 W XV wieku Żydzi zostali wydaleni z Hiszpanii i otrzymali szansę na nawrócenie. Jednak 
akt ten nie miał na celu wymuszenia konwersji, ale zapobieżenie apostazji konwertytów (zob.  
W. T. Walsh, The Last Crusader, Isabella of Spain, Rockford 1987, s. 342–372). Jeśli chodzi o wy-
dalenie z innych krajów, takich jak Portugalia, Anglia czy Francja, nie mam wystarczających 
informacji.

https://www.lacrisisdelahistoria.com/el-saco-de-roma


88 Carlos A. Casanova

W tym kontekście widać, że chrześcijanie nie postrzegali „wolności” jako 
cechy odizolowanej jednostki; jednostka została włączona do wspólnoty 
poprzez wydarzenia, w których jej wola początkowo nie była wykonywana 
w akcie30. Ale ludzie ochrzczeni i  tylko ochrzczeni znajdowali się pod ju-
rysdykcją Kościoła. Oznaczało to dokładnie, że wspólnota chrześcijańska, 
Kościół, mogła siłą wymagać od swoich członków wierności swojej zasad-
niczej strukturze, nawet jeśli zostali do niej włączeni, będąc małymi dzieć-
mi31 (podobnie w Starym Testamencie, Hebrajczycy byli włączani do Ludu 
Bożego poprzez obrzezanie, gdy mieli osiem dni). Ma to związek z rozwa-
żaniami zaprezentowanymi w  poprzedniej sekcji i  uzupełnia specyficzną, 
chrześcijańską definicję wolności wyznania w  ujęciu kanonistów i  scho-
lastyków: „1. religia nie może być kontrolowana przez władzę polityczną,  
2. jednostka musi czcić ze swojej wolnej woli w sposób, który uznała za praw-
dziwy, 3. władza polityczna nie może zmusić jednostki do oddawania czci, 
4. jednostka jest zobowiązana do oddawania czci prawdziwemu Bogu i może 
(nawet powinna) zostać ukarana, jeśli tego nie robi, szczególnie, jeśli podlega 
jurysdykcji Kościoła za sprawą chrztu”.

Przeanalizujmy teraz te trzy kwestie: wolność nawrócenia, chrzest dzieci 
i  jurysdykcję nad heretykami. Po pierwsze, Corpus iuris canonici, kontynu-
ując dzieło Tertuliana, podsumowuje chrześcijańskie stanowisko dotyczące 
narzucania nawrócenia siłą: „Jest to sprzeczne z religią chrześcijańską, aby 
w jakimkolwiek czasie ktoś gorliwie sprzeciwiał się i wbrew swojej woli był 
zmuszany do przyjęcia i służenia chrześcijaństwu”32. W ten sposób pojawił 
się problem niechrześcijańskich osób i wspólnot w chrześcijańskich wspól-
notach. Te osoby i społeczności były tolerowane, chociaż na różne sposoby, 
w zależności od okoliczności. Powodem było to, że Kościół nie miał nad nimi 

30 Zob. Dz 10,24.44; 11,14; 16,15; 16,31.33. Poszczególne osoby wierzyły i były chrzczone 
„wraz z całym swoim domem”.

31 Tak dzieje się oczywiście ze wszystkimi autorytetami, którym jesteśmy winni prawdziwą 
pobożność: z naszą Ojczyzną, naszymi rodzicami, Bogiem. Locke ma trudności z wyjaśnieniem 
tego rodzaju autorytetu i proponuje całkowicie nieadekwatne rozwiązania (zob. na przykład J. 
Locke, Second Treatise on Government, dz. cyt., nr 117). Jest to wyraźny symptom nieadekwatności 
indywidualizmu do wyjaśniania zjawisk społecznych i politycznych, w tym kościelnych.

32 Grzegorz IX, Decretal, [w:] Corpus iuris canonici, cz. 2, Decretalium collectiones, Leipzig 
1959, ks. III, tyt. XLII, rozdz. 3, s. 646. Jednakże, jeśli ktoś, będąc zmuszonym, ze strachu 
zgadza się na chrzest, jest ważnie (choć nielegalnie) ochrzczony. Chodzi tutaj o to, że Księga 
Machabejska nauczała, że symulowanie w tych sprawach jest nielegalne.



89Chrześcijaństwo i wolność religijna

duchowej władzy33. „Tolerancja” oznacza tutaj właśnie znoszenie czegoś, co 
jest złe lub szkodliwe, tak aby większe dobra nie zostały naruszone lub unie-
możliwione34. Żydzi byli zasadniczo tolerowani i pozwalano im mieć własne 
obrzędy, sędziów i nauczycieli. Publiczne obrzędy pogańskie były rzadziej 
tolerowane35, chociaż pogańscy poddani nie byli zmuszani do nawrócenia36.

Po drugie, teologia chrześcijańska nauczała, że chrzczenie dzieci bez zgo-
dy rodziców jest sprzeczne z prawem naturalnym37. Doktryna ta była zawsze 
przestrzegana. Wspomnę tu szczególnie o Ameryce Hiszpańskiej w okresie 
panowania hiszpańskiego, które było przedłużeniem chrześcijaństwa łaciń-
skiego. Mamy bardzo wyraźne świadectwa (datowane blisko powstania im-
perium hiszpańskiego i blisko jego końca), że dyspozycje w tym względzie 
były przestrzegane38.

Trzeci punkt jest być może tym, który najtrudniej dziś zrozumieć. John 
Henry Newman wykazał, że Kościół zawsze, od samego początku, troszczył 
się o boską doktrynę, której nauczał go Jezus Chrystus. W rzeczywistości jest 
to jeden z głównych powodów jego istnienia39. Jest utrwaleniem nauk i czy-
nów Chrystusa, aby wypełniło się Jego proroctwo: „niebo i ziemia przeminą, 
ale słowa moje nigdy nie przeminą”40. Newman dowodzi również, że dbałość 

33 Zob. Tomasz z Akwinu, Summa theologiae, II–II, q. 10 a. 9 c., Pamplona 2000, www.
corpusthomisticum.org, dostęp z: 03.09.2024.

34 Tamże, II–II q. 10, a. 11, c. Zob. Grzegorz IX, dz. cyt., ks. V., tyt. VI, De Iudais, Sarra-
cenis etc., rozdz. 1–9, s. 771–774.

35 Augustyn, Epistula 93, dz. cyt., rozdz. 3, nr 10, s. 326.
36 Zob. Tomasz z Akwinu, dz. cyt., II–II q. 10, a. 11, c. Jeśli chodzi o nietolerancję ob-

rządków muzułmańskich, zob. Klemens V, Decretales, [w:] Corpus iuris canonici, p. 2, Decreta-
lium collectiones, Leipzig 1959, ks. V, tyt. II, s. 1180–1181. Jeśli chodzi o tolerancję obrządków 
żydowskich, zob. na przykład Decretum Gratiani, dz. cyt., pt. 1, par. XLV., rozdz. 3, s. 160–161. 
Ten ostatni autorytet jest często cytowany przez Akwinatę. Jednak odkrycie Talmudu, być 
może wraz z  innymi przyczynami, doprowadziło do wydalenia Żydów z Francji i Anglii. 
W  Polsce byli oni zawsze tolerowani. Poganie byli tolerowani we wszystkich chrześcijań-
skich krajach, gdzie szanowano ortodoksję. W Hiszpanii muzułmanie i moryskowie zostali 
wypędzeni, ponieważ stanowili realne zagrożenie dla bezpieczeństwa królestwa, które było 
w ciągłej wojnie z muzułmańskimi potęgami Afryki, Azji i Europy, głównie z Turkami.

37 Zob. Tomasz z Akwinu, dz. cyt., III, q. 68 a. 10 c.
38 Zob. na przykład O. M. Martí, Libro Personal, [w:] Documentos relativos a  la visita 

Pastoral de la Diócesis de Caracas (1771–1784), tom 1, Caracas 1998, s. 273–274. Zobacz tak-
że G. Fernández de Oviedo, Historia general y natural de las Indias, tom 11, Asunción 1945,  
s. 70–105, zwłaszcza s. 102 (cz. 3, ks. 5, rozdz. II–III).

39 Zob. J. H. Newman, dz. cyt., s. 127–129.
40 Mt 24,35.

www.corpusthomisticum.org
www.corpusthomisticum.org


90 Carlos A. Casanova

o prawdę objawioną przez Boga oraz stosowanie siłowych sankcji wobec nie-
posłusznych i heretyków wynika nie tylko z tradycji, ale także z samej Biblii: 
„jakim skandalem było to, że św. Piotr wykonywał swoją apostolską władzę 
nad Ananiaszem, a św. Jan groził Diotrephesowi? Jakim skandalem było to, 
że św. Paweł powiedział Koryntianom, że ma dla nich «rózgę», gdyby byli 
nieposłuszni! Należałoby rzeczywiście pomyśleć, że broń została powierzona 
Kościołowi do użycia, jak również do pokazania”41.

Istnieją zatem dwa sposoby rozumienia „wolności chrześcijanina” w Ko-
ściele. Jednym z nich jest droga uznania, że prawda jest tym, co „nas wyzwo-
li”. Drugi jest taki, że nasze sumienie musi być wolne od prawdy i ortodok-
sji. Mówię tu o sferze kościelnej. Niektórzy protestanci uważają, że wolność 
chrześcijanina w odniesieniu do Kościoła ma być wolna od ortodoksji, że Ko-
ściół musi być „tolerancyjny” w tym sensie42. Na dłuższą metę oznacza to jed-
nak atomizację Kościoła na tyle części, ile jest umysłów. Tradycyjny pogląd 
chrześcijaństwa był radykalnie odmienny. Jednostka żyła w społeczeństwie 
wiernych, zjednoczonych właśnie w uczestnictwie w jednej prawdziwej dok-
trynie. Godność osoby ludzkiej polegała właśnie na zdolności do trzymania 
się boskiej prawdy, a co najważniejsze, boskiej prawdy objawionej43. Od tego 
zależała wolność chrześcijanina. 

41 J. H. Newman, dz. cyt., s. 129.
42 Ten sens został usystematyzowany przez Locke’a w jego Listach o tolerancji. Jeśli jednak 

zastanowić się nad dziełami Locke’a, trzeba zgodzić się ze Streeterem, że jego propozycja 
opiera się na założeniu, że chrześcijaństwo jest tylko opinią wśród innych i że nie ma au-
torytetu religijnego jednego człowieka nad drugim (zob. J. Streeter, dz. cyt., s. 376). Ale co 
gorsza, zdajemy sobie sprawę z dwóch śladów rzadko komentowanych: po pierwsze, że Locke 
zaprzeczał istnieniu wolnej woli (zob. J. Locke, Essays Concerning Human Understanding, [w:] 
John Locke in Nine Volumes, tom 1, London 1824, II 21), a po drugie, że chociaż uważał, że 
groźba skutecznej sankcji odwiedzie każdego agenta, który działa w oparciu o swoje namięt-
ności (Tamże, II 20), proponuje, aby gdy sumienie osoby prywatnej mówi mu, że polecenie 
władzy politycznej jest niesprawiedliwe i nie może być przestrzegane, „taka osoba prywatna 
ma powstrzymać się od działań, które ocenia jako niezgodne z prawem; i ma ponieść karę, 
która nie jest dla niego niezgodna z prawem” (Tenże, A Letter Concerning Toleration, [w:] The 
Complete Works of John Locke, tom 5, London 1824, s. 1–59). Nie jest więc prawdą, że Locke 
nie zgadza się z żadną opinią, a raczej eliminuje jakąkolwiek ingerencję religii w politykę.

43 Charles de Koninck poczynił analogiczną uwagę dotyczącą dobra wspólnego. Ma ona 
tutaj natychmiastowe zastosowanie, ponieważ prawda jest jednym z aspektów dobra wspól-
nego Kościoła. Zob. C. de Koninck, El bien común y la primacía, dz. cyt., s. 78 i 87–88; oraz 
tenże, The Primacy of the Common Good, dz. cyt., s. 30–31.



91Chrześcijaństwo i wolność religijna

Tak więc Kościół ma jurysdykcję nad wiernymi i może ekskomunikować 
każdego, kto wyznaje heretyckie poglądy lub zachowuje się w sposób nie-
zgodny z doktryną chrześcijańską. Co więcej, władza ta jest wykorzystywana 
zarówno dla dobra przestępcy, jak i dla dobra wspólnego44.

Jednak na Zachodzie, w  chrześcijaństwie łacińskim, władza ta została 
rozciągnięta na społeczeństwo polityczne. Wynika to z faktu, że przez wiele 
stuleci społeczeństwo polityczne zostało wchłonięte i stało się częścią Kościo-
ła. Stało się tak, ponieważ zdecydowana większość członków społeczeństwa 
i  praktycznie wszyscy ludzie w  strukturach władzy stali się chrześcijanami, 
a zatem współpracowali nie tylko w osiąganiu politycznego dobra wspólnego, 
ale także nadprzyrodzonego dobra wspólnego. Co więcej, to duchowieństwo 
podtrzymywało cywilizację i naukę, a bez struktury duchownej nieosiągalne 
byłoby także ustanowienie struktur politycznych i  linii dowodzenia na du-
żych terytoriach45. W tym kontekście Akwinata utrzymywał, że hierarchia du-
chowna Kościoła musi osądzać heterodoksyjne opinie. W przypadku, gdy ktoś 
został uznany za winnego obrony takich opinii, powinien zostać wezwany do 
nawrócenia. Jeśli dana osoba nie okaże skruchy, zostanie ekskomunikowana. 
Kiedy jednak tak się działo, władze cywilne często nakładały inne kary w celu 
ochrony porządku publicznego społeczeństwa chrześcijańskiego. Akwinata 
opowiada się za karą kryminalną, stwierdzając, że heretycy są gorsi niż fałsze-
rze fałszywych pieniędzy, ponieważ fałszują coś cenniejszego – boskie nauki46.

Należy jednak pamiętać o dwóch rzeczach. Po pierwsze, w chrześcijań-
stwie łacińskim wszystkie tezy i opinie mogły być bronione na uniwersytecie, 
przynajmniej w celu argumentacji. Istniała wielka swoboda badań, jak moż-
na wywnioskować z Summa theologiae Akwinaty i  z Quaestiones disputatae, 
ponieważ odzwierciedlają one praktykę na uniwersytetach: zawsze rozwa-
żano najsilniejsze zastrzeżenia. To wyjaśnia wielki rozwój wszystkich nauk47. 
Po drugie, doktryna chrześcijańska powoli przenikała do dusz i zwyczajów, 
co dobrze oddała w swoich książkach Sigrid Undset48. Było wiele miejsca dla 
popularnych opinii, które nie były całkowicie ortodoksyjne.

44 Zob. na przykład 1 Kor 5,1–5 i 2 Kor 2,5–11.
45 Zob. É. Gilson, dz. cyt., rozdz. 3, sekcja 1, s. 169–188.
46 Zob. Tomasz z Akwinu, dz. cyt., II–II q. 11, a. 3, c.
47 Zob. A. C. Crombie, Medieval and Early Modern Sciences, tom 1–2, New York 1959.
48 Zob. S. Undset, The Master of Hestviken, tom 1–4, n.p. 1994–1995; tejże, Kristin Lavrans-

datter, vol. 1–3, New York 1997–2000.



92 Carlos A. Casanova

Zwykle tylko wtedy, gdy opinie łamały jedność z władzami polityczny-
mi i kościelnymi oraz kwestionowały samą strukturę wiary chrześcijańskiej 
i społeczeństwa, grzech herezji był karany. Tak stało się na przykład z albi-
gensami (i  katarami). Odrzucili oni małżeństwo, odrzucili hierarchię ko-
ścielną i  francuską władzę polityczną i  siłą wywalczyli sobie niezależność. 
Dominik poszedł głosić nawrócenie, a kiedy heretycy przemocą próbowali 
zapobiec misji (zabójstwo jednego z legatów cysterskich 15 stycznia 1208 r., 
Pierre’a de Castelnau), zwołano przeciwko nim krucjatę49.

Sytuacja po reformacji

Początkowe tendencje sekularystyczne i  nacjonalistyczne (bardzo silnie 
obecne najpierw we Florencji, następnie w Anglii i Francji, a później w Ho-
landii) znalazły potężnego sojusznika w reformacji i spowodowały silne za-
kłócenie całego systemu osiągniętego w łacińskim chrześcijaństwie. Po wielu 
wojnach i bitwach, które spowodowały zakłócenie całego systemu, w Pasawie 
i Westfalii, wolność sumienia wśród chrześcijan została ogłoszona w krajach 
podległych cesarzowi austriackiemu i podzielonych przez reformację. Istnie-
je rozbieżność między oficjalną historią a informacjami dostarczonymi przez 
źródła pierwotne. Jaime Vicens Vives opowiada tę oficjalną historię w swo-
jej Historia General Moderna: w Westfalii (1648 r.) wolność sumienia została 
uznana i  rozwinięta oraz dotarła do szerszych regionów, ponieważ – choć 
formuły ius reformandi i cuius regio eius religio zawarte w tekście pokoju habs-
burskiego (porozumienia Dieta z 1555 r.) zostały utrzymane – nonkonformi-
styczni poddani nie byli już zmuszani do odmowy lub migracji. Następnie 
Vicens Vives w przypisie koryguje tę historię w następujący sposób: „Taka 
jest najbardziej aktualna synteza porozumień Dieta z 1555 roku [że ustana-
wiały one wspomniane zasady]. Jednak dogłębna analiza wspomnianego po-
koju Habsburgów – tekstu bardzo barokowego pod względem konceptual-
nym – nie pozwala na wyciągnięcie takich wniosków, co można wywniosko-
wać z lektury kolejnych rozdziałów: [...] 10) Żadna władza nie może zmuszać 
swoich poddanych do wyznawania własnej religii, żadna władza nie może 

49 Zob. J. B. O’Connor, Dominic, St. [hasło], [w:] Catholic Encyclopedia, tom 5, New York 
1909, s. 106–107.



93Chrześcijaństwo i wolność religijna

zmuszać ich do apostazji i/lub żadna władza nie może wykorzystywać swo-
jej władzy do stosowania wobec nich przemocy w jakiejkolwiek formie. Jeśli 
jednak niektóre władze już w przeszłości stosowały przymus w tej sprawie, 
dzięki podpisanemu przez nas Pokojowi uwalniamy je od oskarżenia lub 
uznania za winne. [...] 14) Ponieważ w wielu cesarskich i wolnych państwach 
praktykowano obie religie, to znaczy naszą starożytną wiarę i  wyznanie 
Habsburgów, tak też muszą być praktykowane w przyszłości, a  obywate-
le i  wszyscy mieszkańcy, religijni lub świeccy, będą cieszyć się wolnością 
i  pokojem, aby żyć w  ramach jednej lub drugiej [wiary lub wyznania]”50.

W  ten sposób rezultatem wojen, które nastąpiły po reformacji, była 
wolność sumienia, ale politycznie neutralizująca religię. Nie było już du-
chowej władzy ponad władzą świecką, z  wyjątkiem krajów, które odzie-
dziczyły porządek chrześcijaństwa, takich jak Hiszpania (w tym Ameryka 
hiszpańska, hiszpańska Afryka i hiszpańska Azja) i niektóre części Włoch 
oraz, w mniejszym stopniu, inne kraje katolickie. W krajach niekatolickich, 
które były częścią chrześcijaństwa łacińskiego, władza polityczna albo prze-
jęła władzę religijną, albo po prostu uważała się za wyemancypowaną od 
władz religijnych. Oczywiście chrześcijańska opinia publiczna i  zwyczaje 
nadal wywierały wpływ na działania rządzących (i odgrywają tę rolę nawet 
dzisiaj, chociaż zostały prawie całkowicie zmarginalizowane)51. Co więcej, 
uniwersytety przez co najmniej kilka stuleci nadal były ośrodkami kulty-
wowania mądrości teologicznej i filozoficznej, w związku z czym swobodnie 
dyskutowano o granicach władzy politycznej.

W Stanach Zjednoczonych konstytucja pierwotnie była w dużym stopniu 
inspirowana filozofią klasyczną, a rządzący nie mieli aspiracji do panowania 
nad religią. W  tym kraju było zatem dużo miejsca na wolność wyznania 
w nowoczesnym sensie, chociaż, jak zauważył Tocqueville, chrześcijaństwo 
ze swoją tradycyjną mądrością i zwyczajami bardzo ożywiało życie i insty-
tucje kraju oraz ograniczało działania polityczne w granicach moralności, 
wykluczając stosowanie bezbożnej raison d’État52. Jednak w innych krajach 
sytuacja wyglądała zupełnie inaczej. 

50 J. Vicens Vives, Historia general moderna, Barcelona 1999, tom 1, s. 361 i 145 (w przypisie 
na s. 361 Vicens Vives prosi czytelnika o przeczytanie s. 145). Istnieli wcześni zwolennicy wol-
ności religii w nowoczesnym sensie. Wydaje się, że jednym z nich był Balthasar Hubmaier.

51 A. de Tocqueville, Democracy in America, New York 1953, tom 1, s. 326–327.
52 Zob. tamże, s. 300–301; 305.



94 Carlos A. Casanova

Od XVIII wieku w  Europie powstał ruch, który chciał systematycznie 
zmniejszać wpływ tego, co nazywał „przesądem”, czyli chrześcijaństwa. 
Adam Smith opracował nawet sprytny plan osiągnięcia tego celu w księdze 5, 
rozdział 1 swojego Bogactwa narodów (1869). Ale wielu innych zrobiło to samo. 
Filozofowie we Francji wprowadzili w życie analogiczne, a nawet bardziej 
agresywne plany, tworząc Konstytucję cywilną kleru. August Comte chciał 
zastąpić chrześcijaństwo „religią ludzkości”. Chrześcijaństwo było prześlado-
wane w wielu krajach, takich jak Francja, Hiszpania, Ameryka Hiszpańska, 
a później Włochy. W Niemczech Bismarck prowadził Kulturkampf przeciwko 
kościołom luterańskim i katolickim53. Był to w pewnym sensie powrót do 
pierwotnej sytuacji Kościoła, ponieważ państwo nie tylko postrzegało sie-
bie jako niezależne od religii, ale jako nosiciela nowej kompleksowej praw-
dy, która powinna dążyć do zastąpienia religii, a zwłaszcza chrześcijaństwa. 
Okazuje się jednak, że teraz, gdy ludzie są świadomi, że człowiek jest ukie-
runkowany na cel wykraczający poza porządek polityczny, próba przekształ-
cenia porządku politycznego w ostateczną odpowiedź na ludzkie pragnie-
nie szczęścia musi prowadzić do tyranii. Trzeba zapomnieć o godności istot 
ludzkich, o ich osobowości. Próbowano tego na różne sposoby: na przykład 
pozornie wywyższając indywidualną wolność, jednocześnie głosząc, że pra-
wodawca jest przedstawicielem Woli Ogólnej, a przestrzeganie tej woli jest 
jedyną prawdziwą wolnością (Rousseau i Robespierre)54; zaprzeczając, że ist-
nieje jakikolwiek inny „racjonalny mechanizm” pozwalający osiągnąć dobre 
społeczeństwo niż przyjemność – ból i że nie istnieje żadna inna zasada mo-
ralności niż zasada użyteczności (Helvetius, Benthan)55; wywyższając społe-
czeństwo jako całość, która całkowicie pochłania poszczególne istoty ludzkie 
(Marks)56 itp.

53 Zob. Pius IX na temat wojny przeciwko Kościołowi katolickiemu (Quod Numquam, on 
the Church in Prussia, 1875, https://www.vatican.va/content/pius-ix/it/documents/enciclica-
-quod-nunquam-5-febbraio-1875.html, dostęp z: 9.10.2023).

54 J. J. Rousseau, The Social Contract and Discourses, New York 1761, ks. 3, rozdz. 6; ks. 4, 
rozdz. 7; oraz P. Manent, An Intellectual History of Liberalism, Princeton 1994, s. 75.

55 Zob. E. Voegelin, From Enlightenment to Revolution, Durham 1975, rozdz. 2–3, s. 35–73.
56 Zob. K. Marks, Contribution to the Critique of Hegel’s Theory of Right, [w:] The Collected 

Works of Marx and Engels, tom 3, New York 1975, s. 112–119.

https://www.vatican.va/content/pius-ix/it/documents/enciclica-quod-nunquam-5-febbraio-1875.html
https://www.vatican.va/content/pius-ix/it/documents/enciclica-quod-nunquam-5-febbraio-1875.html


95Chrześcijaństwo i wolność religijna

Aspekty praktyczne

XX wiek stworzył bardzo skomplikowany krajobraz dla Kościoła i  chrze-
ścijaństwa. Duża część świata była objęta totalitarnymi ideologiami, które 
wymagały całkowitej lojalności i  same uważały się za niezgodne z  chrze-
ścijaństwem i wolnością religii w starożytnym sensie. Inne ideologie, choć 
może nie totalitarne, proponowały kontyngentne poglądy polityczne jako 
nowe doktryny zbawienia, w tym sensie, że utrzymywały, iż bez nich nie ma 
sprawiedliwości na ziemi. Te również często antagonizowały Kościół i chrze-
ścijaństwo. Przetrwanie tradycji chrześcijańskiej i klasycznej zapewniło jed-
nak Kościołowi ochronę w wielu krajach, w tym w Stanach Zjednoczonych 
i państwach iberoamerykańskich. Należy dodać, że dzieci ochrzczone w he-
retyckich lub schizmatyckich tradycjach nie podlegają jurysdykcji Kościoła, 
a obecnie wiele takich dzieci żyje nawet w krajach niegdyś katolickich. Jest 
to kontekst, w którym został wydany dokument Soboru Watykańskiego II 
Dignitatis humanae.

Rozsądna interpretacja wspomnianego dokumentu pozwala obecnym 
chrześcijanom zwrócić uwagę na inne ważne aspekty obecnej sytuacji:  
(a) władza polityczna nie jest już świeckim ramieniem Kościoła. Tak więc 
wszyscy obywatele, którzy szanują prawo naturalne i zgadzają się w dyskusji 
publicznej z wykorzystaniem naturalnego rozumu57, mogą być pełnoprawny-
mi obywatelami; oraz (b) praktyka religijna jest wspólnotowa, a nie indywi-
dualistyczna, co jest faktem o bardzo szerokich konsekwencjach. Ze wzglę-
du na ten wspólnotowy wymiar rodzice mogą i muszą chrzcić swoje dzieci 
zgodnie z Pismem Świętym i Tradycją, a tym samym dzieci znajdują się pod 
jurysdykcją Kościoła w  jego własnej sferze. Co więcej, chrześcijanie mogą 
tworzyć stowarzyszenia, takie jak uniwersytety, o chrześcijańskiej tożsamo-
ści, tak że profesor wykładający na jednym z nich nie może powoływać się 
na swoją wolność religijną, aby nauczać w sposób sprzeczny z tożsamością 
instytucji. Gdyby takie nauczanie było dozwolone, nie istniałoby prawo do 
stowarzyszania się, a bez prawa do stowarzyszania się nie byłoby prawdziwej 
wolności religii58.

57 Zob. Tomasz z Akwinu, Summa contra gentiles, cz. 1, rozdz. 1–8, Pamplona 2000, www.
corpusthomisticum.org, dostęp z: 03.09.2024.

58 Zob. Trybunał Konstytucyjny Hiszpanii na posiedzeniu plenarnym, decyzja 5/1981, 
13 lutego 1981, BOE n. 47.

www.corpusthomisticum.org
www.corpusthomisticum.org


96 Carlos A. Casanova

Gdyby istniał uczciwy rząd, który szanowałby te dwa punkty, wówczas 
najlepszym sposobem działania byłoby, gdyby teologia naturalna (w  rozu-
mieniu Warrona, Cycerona, Justyna, Laktancjusza i  Augustyna) kierowa-
ła społeczeństwo polityczne (a nie ateizm)59, a ponieważ ani społeczeństwo 
polityczne, ani teologia naturalna nie mogą zaspokoić głębokich tęsknot 
ludzkiej duszy, różne wspólnoty religijne żyły zgodnie ze swoimi pogląda-
mi60 i miały własny system edukacji, a nawet własne sądy do rozwiązywania 
wewnętrznych problemów społeczności, takie jak sądy prawa kanoniczne-
go. (Posiadanie własnych sądów oznacza oczywiście, że przymus państwo-
wy byłby na usługach takich sądów). Ale wszystkie społeczności powinny 
podlegać prawu publicznemu, obejmującemu prawa naturalne i pozytywne 
(rozumne). Powinny też być otwarte na wzajemną naukę i lojalną dyskusję 
doktrynalną, ponieważ prawdziwi chrześcijanie płonęliby z udręki, widząc, 
że bez nauczania Pana, Jezusa Chrystusa wiele dusz żyje w ciemności i po-
zbawionych jest drogi do zbawienia. Byłby to rodzaj konsensusu zgodnego 
z pełnym chrześcijaństwem.

Oczywiście pozostają dwa problemy. Po pierwsze, istoty ludzkie są zra-
nione grzechem pierworodnym. Dlatego bez boskiej łaski i światła z jednej 
strony władza publiczna z trudem może przestrzegać sprawiedliwości i na-
turalnego prawa61, a z drugiej strony masy nie mogą tak naprawdę osiągnąć 
naturalnej teologii i pozostają bardzo podatne na zepsucie swoich obyczajów 
oraz sidła oszustów, tak jak obserwujemy to teraz na całym świecie. Co wię-
cej, istniałoby ciągłe niebezpieczeństwo wrogości między różnymi gałęziami 
takiej wspólnoty politycznej62, jak widzieliśmy w  Stanach Zjednoczonych 
między Żydami, protestantami, katolikami i sekularystami; głównie między 
ludźmi religijnymi i zsekularyzowanymi.

59 W książce Pamięć i tożsamość Jan Paweł II wyjaśnił, że Bóg jest najwyższym gwaran-
tem sprawiedliwego porządku w  społeczeństwie politycznym (Jan Paweł II, Memory and 
Identity, New York 2008, s. 143–144). A w przemówieniu wygłoszonym przed Parlamentem 
Rzeczypospolitej Polskiej nauczał, że bez przewodnictwa ostatecznej prawdy we współcze-
snych tak zwanych demokracjach, idee i przekonania mogą być łatwo manipulowane (Tenże, 
Przemówienie w Parlamencie Rzeczypospolitej Polskiej, 11 czerwca 1999, https://www.vatican.va/
content/john-paul-ii/en/travels/1999/documents/hf_jp-ii_spe_11061999_warsaw-parliament.
html, dostęp z: 03.09.2024, par. 5).

60 Zob. 1 Kor 6,1–2.
61 Zob. na przykład Prz 28,2: „Lecz ktoś mądry i roztropny trwały ład zapewni”.
62 Jest to nieuniknione, zwłaszcza jeśli poprzez publiczne debaty i wzajemne wpływy 

jedna ze społeczności kwitnie, a inne zaczynają się kurczyć.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/travels/1999/documents/hf_jp-ii_spe_11061999_warsaw-parliament.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/travels/1999/documents/hf_jp-ii_spe_11061999_warsaw-parliament.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/travels/1999/documents/hf_jp-ii_spe_11061999_warsaw-parliament.html


97Chrześcijaństwo i wolność religijna

Przedstawiono tu implikacje rozsądnego rozumienia chrześcijańskiej 
wolności religijnej we współczesnej sytuacji w sposób warunkowy. „Gdyby 
istniał uczciwy rząd” otwarty na poszanowanie wolności ducha, mogłoby to 
zostać zrealizowane. Ale obecna sytuacja nie pozwala na optymizm. Władze 
polityczne, a nawet międzynarodowe, coraz częściej domagają się wierności, 
która wykracza poza to, co należy się cezarowi, i ustanawiają zastępcze re-
ligie i [pseudo]obowiązki, które kolidują z naukami Chrystusa, takie jak te 
związane z ideologią gender lub wyzwoleniem seksualnym.

W tym momencie, gdy zagrożona jest nie tylko wolność religii, ale także 
fundamentalna wolność ludzkiego ducha, chrześcijaństwo nadal jest nosi-
cielem nauczania swojego Boskiego Założyciela: „Oddajcie cezarowi to, co 
należy do cezara, a Bogu to, co należy do Boga”, oraz obowiązku pokazania, 
że istnieje zło gorsze od śmierci63.

Bibliografia

Arystoteles, Metaphysica, Leipzig 1895.
Arystoteles, Ethica Nicomachea, Oxford 1962.
Augustyn, De Civitate Dei, w PL 33, Paris 1864. 
Augustyn, Epistula 93, w PL 33 Paris 1865, s. 321 i n.
Crombie, A. C., Medieval and Early Modern Sciences, tom 1–2, New York 1959.
Cyceron, De natura deorum. Academica, Cambridge 1967.
Dawson, Ch., The Making of Europe, New York 1974.
Decretum Gratiani, [w:] Corpus iuris canonici, 1, Leipzig 1959, p. 1387.
De Koninck, C., The Primacy of the Common Good Against the Personalists, [w:] The 

Writings of Charles de Koninck, tom 2, Notre Dame 2009, s. 64–108.
De Koninck, C., El bien común y la primacía, „Cuadernos Hispanoamericanos” 28 

(1952), s. 21–31.
Euzebiusz z Cezarei, De martyribus Palaestinae, [w:] Actas de los mártires, red. Daniel 

Ruiz Bueno, Madrid 2003, s. 866–901.
Fernández de Oviedo, G., Historia general y natural de las Indias, tom 11, Asunción 

1945.
Gilson, E., La Filosofía en la Edad Media, Madrid 1976.

63 Zob. L. Strauss, Natural Right and History, Chicago 1974, s. 198–200. Igor Shafarevich 
świadczy o tym, jak Stalin musiał pogodzić się z chrześcijaństwem, ponieważ jego wyznawcy 
okazali się mieć zaskakującą wytrzymałość na ból (I. Shafarevich, Socialism in Our Past and 
Future, [w:] From Under the Rubble, Boston 1975, s. 49). Polska przeżyła oczywiście podobne 
doświadczenie.



98 Carlos A. Casanova

Grzegorz IX, Decretal, [w:] Corpus iuris canonici, 2, Decretalium collectiones, Leipzig 
1959.

Hartog, P., recenzja: Liberty in the Things of God: The Christian Origins of Religious Fre-
edom, autorstwa Roberta Louisa Wilkena „The Catholic Historical Review” 106 
(2020), nr 1,s. 135–137.

Jan Paweł II, Memory and Identity, New York 2008.
Justyn, Dialogus cum Tripho judeo, PG 6, Paris 1857, s. 471–800.
Justyn, Second Apol., red. J. P. Migne, PG 6, Paris 1857, s. 441–470.
Klemens V, Decretales, [w:] Corpus iuris canonici, 2, Decretalium collectiones, Leipzig 

1959.
Koortbojian, M., The Divinization of Caesar and Augustus: Precedents, Consequences, 

Implications, New York 2013.
Laktancjusz, Institutiones divinae, [w:] Patrologia Latina, red. J P. Migne, vol. 6, Paris 

1844.
Locke, J., Second Treatise on Government, [w:] J. Locke, Two Treatises of Government, 

red. T. I. Cook, New York 1964.
Locke J., Essays Concerning Human Understanding, [w:] John Locke in Nine Volumes, tom 

1, London 1824.
Locke J., A Letter Concerning Toleration, [w:] The Complete Works of John Locke, tom 5, 

London 1824, s. 1–59.
Manent P., An Intellectual History of Liberalism, Princeton 1994.
Martí O. M., Libro Personal, [w:] Documentos relativos a la visita Pastoral de la Diócesis 

de Caracas (1771–1784), tom 1, Caracas 1998.
Marx, K., Contribution to the Critique of Hegel’s Theory of Right, [w:] The Collected Works 

of Marx and Engels, tom 3, New York 1975, s. 3–129.
Newman J. H., The Church of the Fathers, London 1900.
Nowy Testament w języku greckim, Stütgartt 1968.
O’Connor J. B., Dominic, St. [hasło], [w:] Catholic Encyclopedia, tom 5, New York 1909, 

s. 106–109.
Polibiusz, Histories, tom 1–2, London 1889.
Rait R., Life in the Medieval University, Cambridge 1918.
Rousseau J. J., The Social Contract and Discourses, New York 1761.
Ruiz Bueno D. (red.), Actas de los mártires, Madrid 2003.
Septuaginta, Stüttgart 1979.
Shafarevich I., Socialism in Our Past and Future, [w:] From Under the Rubble, Boston 

1975, pp. 26–66.
Smith A., An Inquiry Into the Nature and Causes of the Wealth of Nations, Oxford 1869.
Strauss L., Natural Right and History, Chicago 1974.
Streeter J., Conceptions of Tolerance in Antiquity and Late Antiquity, „Journal of the 

History of Ideas”, 82 (2021), nr 3, s. 357–376.
Tertulian, Apologia, [w:] The Apology of Tertullian and The Meditations of the Emperor 

Marcus Aurelius Antoninus, London 1989.



99Chrześcijaństwo i wolność religijna

Tocqueville A., Democracy in America, New York 1953.
Trybunał Konstytucyjny Hiszpanii na posiedzeniu plenarnym, decyzja 5/1981, 13 

lutego 1981, BOE n. 47.
Undset S., The Master of Hestviken, tom 1–4, n.p. 1994–1995.
Undset S., Kristin Lavransdatter, tom 1–3, New York 1997–2000.
Vicens Vives J., Historia general moderna, Barcelona 1999.
Vinogradoff P., Roman Law in Medieval Europe, New York 1909.
Vitoria F., Relecciones de indios, [w:] Sobre el poder civil, Sobre los indios, Sobre el derecho 

de guerra, Madrid 2007.
Voegelin E., The New Science of Politics, Chicago 1987.
Voegelin E., From Enlightenment to Revolution, Durham 1975.
Walsh W. T., The Last Crusader, Isabella of Spain, Rockford 1987.
Wilken R., Liberty in the Things of God: The Christian Origins of Religious Freedom, New 

Haven 2019.

N e t o g r a f i a

Jan Paweł II, Przemówienie w  Parlamencie Rzeczypospolitej Polskiej, 11 czerwca 1999, 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/travels/1999/documents/hf_jp-
-ii_spe_11061999_warsaw-parliament.html, dostep z: 03.09.2024.

Palanca J., El saco de Roma, „Revista La Crisis de la Historia” 3, https://www.lacrisis-
delahistoria.com/el-saco-de-roma, dostęp z: 03.09.2024.

Pius IX, Quod Numquam, on the Church in Prussia, 1875, https://www.vatican.va/con-
tent/pius-ix/it/documents/enciclica-quod-nunquam-5-febbraio-1875.html,  do-
stęp z: 9.10.2023.

Sobór Watykański II, Dignitatis humanae, 1965, https://www.vatican.va/archive/hist_
councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_
en.html, dostęp z: 03.09.2024.

Tomasz z  Akwinu, Summa contra gentiles, Pamplona 2000, www.corpusthomisti-
cum.org, dostęp z: 03.09.2024.

Tomasz z  Akwinu, Summa theologiae, Pamplona 2000, www.corpusthomisticum.
org, dostęp z: 03.09.2024.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/travels/1999/documents/hf_jp-ii_spe_11061999_warsaw-parliament.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/travels/1999/documents/hf_jp-ii_spe_11061999_warsaw-parliament.html
https://www.lacrisisdelahistoria.com/el-saco-de-roma
https://www.lacrisisdelahistoria.com/el-saco-de-roma
https://www.vatican.va/content/pius-ix/it/documents/enciclica-quod-nunquam-5-febbraio-1875.html
https://www.vatican.va/content/pius-ix/it/documents/enciclica-quod-nunquam-5-febbraio-1875.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_en.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_en.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decl_19651207_dignitatis-humanae_en.html
www.corpusthomisticum.org
www.corpusthomisticum.org
www.corpusthomisticum.org
www.corpusthomisticum.org


Ks. prof. dr hab. Jarosław RÓŻ A ŃSK I
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego

Islam i wolność religijna

Wprowadzenie 

W Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka prawo do wolności sformułowa-
ne zostało bardzo ogólnie, ale kolejne artykuły doprecyzowują je m.in. art. 
18 podkreśla wolność myśli, sumienia i wyznania, a  także wolność głosze-
nia swej wiary indywidualnie bądź publicznie1. Respektowanie tego prawa 
spoczywa przede wszystkim na barkach państwa, które działa przez różno-
rodne organa i struktury. Jednak takie pojmowanie prawa do wolności reli-
gijnej w wielu państwach muzułmańskich napotyka na trudności związane 
m.in. z fundamentalistyczną interpretacją Koranu i sunny oraz z dużym, nie-
kiedy nawet całkowitym utożsamieniem władzy religijnej z władzą świecką. 

1 Powszechna Deklaracja Praw Człowieka uchwalona przez Zgromadzenie Ogólne Or-
ganizacji Narodów Zjednoczonych na III Sesji w Paryżu, 10 grudnia 1948 r., [w:] H. Skorow-
ski, Problematyka praw człowieka, Warszawa 1999, s. 260.



102 Jarosław Różański

Historyczne ujęcie, istota i stan rzeczy

„Ludzie Księgi” (ahl al-kitab) i niewierni (kafir)  
według Koranu

Pierwsze kontakty osobiste Mahometa z ludnością żydowską oraz z chrześci-
janami sięgają okresu wczesnych jego podroży handlowych do Syrii, a były 
one intensywne zwłaszcza w Medynie, nazwanej później Miastem Proroka. 
Dalej na północy spotykał on przedstawicieli chrześcijaństwa, przeważnie 
z odłamu monofizytów. Z tych spotkań prawdopodobnie zaczerpnął prze-
konanie, iż pierwotny i autentyczny monoteizm, sięgający Abrahama, został 
w ciągu dziejów zniekształcony przez późniejsze interpretacje biblijne, tak 
Starego, jak i Nowego Testamentu2.

Stosunek Mahometa do  Hebrajczyków i  chrześcijan uwidoczniony jest 
w tekstach Koranu przez liczne inwokacje bezpośrednie skierowane bądź do 
„ludzi Księgi” (ahl al-kitab), tj. jednocześnie do Hebrajczyków i chrześcijan, 
bądź do Synów Izraela (Judejczyków), bądź do chrześcijan – nazarejczyków 
(an-nasara). Jego wypowiedzi – zwłaszcza z okresu mekkańskiego – odnoszą-
ce się do Synów Izraela nawiązują najczęściej do biblijnych dziejów narodu 
izraelskiego, przedstawiając go w korzystnym świetle w zestawieniu z poli-
teistycznymi Egipcjanami czy  innymi ludami świata. Także kilka tekstów 
koranicznych zawiera pozytywną charakterystykę nazarejczyków (chrześci-
jan) jako ludzi, którzy – w przeciwieństwie do politeistów – uznają jednego, 
jedynego, prawdziwego Boga oraz boskie objawienie biblijne. Najczęściej cy-
towane są w literaturze teksty mówiące o „ludziach Księgi”. Wypowiedzi te 
są dość zróżnicowane. Widać w nich wyraźną ewolucję – od pozytywnej ich 
charakterystyki (w okresie mekkańskim)3, po łagodne początkowo nagany4, 
aż po ich mocne napiętnowanie (w  okresie medyńskim)5. Ustawodawstwo 
Mahometa zmierzało do zachowania pokoju między plemionami arabskimi 
i gminami zarówno izraelskimi, jak i chrześcijańskimi, jednak w historycz-

2 Por. M. Gaudefroy-Demombynes, Narodziny islamu, przeł. H. Olędzka, Warszawa 1988, 
s. 43–116; J. Danecki, Podstawowe wiadomości o islamie, t. 1, Warszawa 1998, s. 22–33.

3 Np. ajaty 29,46; 2,62.
4 Np. ajaty 5,68; 4,157–159; 5, 19.
5 Np. ajaty 98,1–3; 5,51.



103Islam i wolność religijna

nym rozwoju relacji tych społeczności zauważyć można, iż żadna z nich nie 
spełniła oczekiwań Mahometa6.

W Koranie można znaleźć także szereg wersetów, które mówią o toleran-
cji wobec innych religii, różnych od „ludzi Księgi”7. Jednak zasadniczy wy-
dźwięk tych wypowiedzi jest o wiele ostrzejszy. Główny grzech politeistów 
–  sirk – oznacza nie tyle wielobóstwo, ile „przydawanie Bogu towarzyszy”, 
„przypisywanie mu wspólników”. W tym kontekście niektóre sury medyń-
skie zdecydowanie zwalczają ideę Synostwa Bożego, występując przeciwko 
wierze chrześcijan w Trójcę Świętą (Koran 4,171)8.

Mniejszości niemuzułmańskie w tradycji islamu

Jak zauważył Jerzy Nosowski, teksty Koranu – poza kilkoma – nie prezentują 
zasadniczo elementów wyraźnie wrogich i nienawistnych. „Sprawy narodo-
wościowe natomiast, w świetle tychże wypowiedzi, o ile nie wynikały wprost 
z różnic ideowo-religijnych, nie odgrywały u Mahometa poważniejszej roli. 
Co więcej – można by zaryzykować twierdzenie że gdyby nie różnice po-
glądów religijnych, współżycie między Arabami z  jednej strony, a Hebraj-
czykami (Izraelitami, Judejczykami) i chrześcijanami rożnych narodowości 
z  drugiej strony, układałoby się w  ramach państwowości arabskiej znacz-
nie pomyślniej, przynajmniej za  życia Mahometa, w  okresie jego rządów 
w Yatrib – Medynie”9.

Po  Mahomecie zwierzchnictwo nad gminą muzułmańską przejęli kali-
fowie, czyli następcy proroka. Pierwszych czterech kalifów (632–661) na-
zwano obieralnymi, po nich przyszły dwie kolejne dynastie kalifów: Umaj-
jadów (661–750) i Abbasydów (750–1258), których prawo do zwierzchności 

6 Por. J. Nosowski, Koraniczne określenia i charakterystyki pozaarabskich wyznawców mono-
teizmu biblijnego, „Studia Theologica Varsaviensia” 1 (1969), s. 91–132. Źródłowy i wnikliwy 
tekst przedstawiający wszystkie terminy Koranu, używane na określenie wyznawców juda-
izmu i chrześcijan oraz wskazuje na ich historyczną interpretację. Por. także: tenże, Teologia 
Koranu. Wykład systematyczny, Warszawa 1970, s. 153–161.

7 Np. ajaty 2,256; 5,48; 109,1–6
8 Szerzej o  grzechu politeizmu i  Jezusie według Koranu: E. Sakowicz,  Grzech w  isla-

mie, „Collectanea Theologica” 57 (1987), nr 2, s. 145–148; tenże, Dialog Kościoła z islamem we-
dług dokumentów soborowych i posoborowych (1963–1999), Warszawa 2000, s. 368–377.

9 Por. J. Nosowski, dz. cyt., s. 130–131.



104 Jarosław Różański

nad muzułmanami zakwestionowali szyici. W XIII w. najazdy mongolskie 
spowodowały upadek dynastii Abbasydów i rozpad świata islamu na wiele 
lokalnych państw. Odrodzenie islamu zaczęło się w XVI w. w trzech ośrod-
kach: Turcji osmańskiej, Iranie i Indiach.

Status i traktowanie mniejszości niemuzułmańskich w ramach państwa 
islamskiego zmieniały się znacznie w czasie i przestrzeni, chociaż prawo is-
lamskie zapewnia im pewne niezmienne ramy teoretyczne. Istnieje w nim, 
zaznaczone wyżej, podstawowe rozróżnienie między politeistami (mushri-
kun), z którymi stosunki społeczne są otwarcie zakazane i z którymi należało 
walczyć, a „ludźmi Księgi ”. Jeśli chodzi o status prawny „ludzi Księgi”, prawo 
islamskie czyni kolejne rozróżnienie między dhimmi żyjącymi jako chronione 
osoby na terytorium islamu, harbi żyjącymi na ziemiach niemuzułmańskich 
(dar al-harb) oraz cudzoziemcami, otrzymującymi czasowe prawo pobytu na 
terytorium islamskim. Status  dhimmi  zapewniała instytucja prawna zwa-
na dhimma („ochrona”), która gwarantowała im bezpieczeństwo życia, ciała 
i mienia, a także swobodę poruszania się i praktyk religijnych pod warun-
kiem uznania przez  nich dominacji islamu. Formalnie nie  nawracano ich, 
ale byli oni zobowiązani do płacenia specjalnego podatku pogłównego (dżi-
zja), wyższego od muzułmańskiego  zakatu. Pojawiały się także inne środki 
dyskryminujące: muzułmanin mógł poślubić kobietę dhimmi, ale dhimmi nie 
mógł poślubić muzułmanki; muzułmanin mógł posiadać niewolnika dhimmi, 
chociaż nie było to dozwolone; na granicy kupiec dhimmi płacił podwójną 
stawkę celną; krew dhimmi miała wartość o połowę lub dwie trzecie mniej-
szą niż krew muzułmanina; wreszcie dhimmi musieli nosić wyróżniające ich 
ubrania. Mimo to, w  klasycznych wiekach islamu prześladowania dhimmi 
były bardzo rzadkie. W późnym średniowieczu w krajach muzułmańskich 
nastąpiło ogólne zaostrzenie postaw wobec dhimmi, jednak system prawny 
rozwijającego się Imperium Osmańskiego przywrócił w  XVI w. klasyczną 
symbiozę muzułmanów i dhimmi10. W XIX w. silna presja europejska wpłynęła 
na zmianę przepisów prawa islamskiego, broniąc niemuzułmanów przed sta-
tusem „ludzi chronionych” i czyniąc ich pełnoprawnymi obywatelami.

Jednak w islamie pojawiły się także ugrupowania fundamentalistyczne, 
które sprzeciwiały się różnorodnym nurtom i wolnej interpretacji. Uważały 

10 Por. P. Franke, Dhimmis, [w:] Encyclopedia of Islam and the Muslim World, tom 2., M–Z, red. 
R. C. Martin, New York 2004, s. 451–452.



105Islam i wolność religijna

one, iż Koran i hadisy musiały być interpretowane skrupulatnie i dosłow-
nie. Wychodziły od nieco oderwanego od kontekstu fragmentu wersetu 6,38: 
„Nie pominęliśmy w Księdze (Koranie) żadnej rzeczy!”. Stąd nurty salafic-
kie głosiły z przekonaniem, iż „Koran jest naszą konstytucją”, a nie wszelkie 
innowacje. Utwierdzała ich też w  tym mowa pożegnalna proroka Maho-
meta oraz słowa kalifa Omara, iż „Mamy Księgę Boga i Sunny Wysłannika 
Boga; to nam wystarczy”11. Wielu też opowiadało się za przywróceniem dżizji 
i przepisów dhimma. Jednym z tych prądów odnowy religijnej w islamie był 
wahhabizm, głoszący konieczność powrotu do „pierwotnej czystości” isla-
mu. Wahabici wyruszyli na świętą wojnę (dżihad) i utworzyli w 1932 r. Ara-
bię Saudyjską. Od lat 90. XX w. zaczęli poszerzać swoje wpływy polityczne 
na nowe obszary islamu12.

Problem swobodnego wyboru przekonań religijnych

Poczynione powyżej spostrzeżenia mówią o  relacji islamu do mniejszości 
niemuzułmańskiej na ziemi islamu. Pozostaje jednak jeszcze – bardzo istot-
na dla wolności religijnej – sfera możliwości swobodnego wyboru swoich 
przekonań religijnych w oparciu o własne sumienie. W islamie przyjęcie do 
społeczności nawróconych składa się z  recytacji szahady, czyli muzułmań-
skiego wyznania wiary: „Nie ma bóstwa prócz Boga, Mahomet jest wysłan-
nikiem Boga” (la ilaha illa Allah wa-Muhammad rasul Allah). Po trzykrotnym, 
publicznym wypowiedzeniu tej formuły adept zostaje przyjęty w poczet wy-
znawców islamu. Od tej chwili jego wybory związane z religią są zakończo-
ne. Za odstępstwo od wiary (ridda) większość autorytetów religijnych uważa 
również poważne błędy doktrynalne, jak np. wiarę w jedyność Boga lub za-
przeczanie jego podstawowym atrybutom, albo  też zbezczeszczenie księgi 
Koranu. W niektórych państwach13 odstępstwo takie karane jest śmiercią, 

11 Por. A. Sayadi, L’islam face á la liberté de conscience, „Études”. 414 (2011), nr 5, s. 647–650.
12 Por. J. Zdanowski, Emiraty wahhabickie: z dziejów Arabii w latach 1745–1932, Warszawa 

1993; J. Danecki, Podstawowe wiadomości o islamie, tom 2, Warszawa 1998, s. 119–149; A. Mro-
zek-Dumanowska, Współczesny ruch odnowy islamu: w poszukiwaniu własnej tożsamości kulturo-
wej, Warszawa 2000.

13 M.in. Arabia Saudyjska, Jemen, Afganistan, Pakistan, Mauretania, Komory.



106 Jarosław Różański

w innych więzieniem14, chociaż w Koranie trudno jest znaleźć jednoznaczny 
fragment nakazujący karę śmierci lub dożywotnie więzienie dla apostatów. 
Koran sugeruje natomiast surowe kary dla nich15. 

Nadużywanie oskarżenia o „apostazję” w lokalnych 
konfliktach

W teologii islamu nie ma podziału na sfery sacrum i profanum, dlatego też 
wszystkie działania muzułmanina są interpretowane w kontekście religijnym. 
Dotyczy to także wojny (dżihadu), która jest zarazem „święta”, jak i „świec-
ka”, co wiąże się także z koncepcją kalifatu, tj. połączenia w jednych rękach 
władzy politycznej i religijnej16. Brak w islamie historycznego i teologicznego 
rozdziału religii i władzy doprowadził bardzo szybko do instrumentalnego 
traktowania religii w  celu zdobycia władzy czy też dominacji jednych et-
nosów nad innymi, nieraz od wieków wyznającymi islam. Przykładem tego 
są dzieje i współczesność islamu w Kamerunie, zwłaszcza w jego północnej 
części. Największy wpływ na dzieje tego regionu miała ekspansja Fulbe, 
dokonana w  XIX w. w  imię odnowy islamu. Uderzyli oni przede wszyst-
kim w ościenne państwa muzułmańskie, by przejąć nad nimi władzę. Ful-
be stworzyli feudalne imperium o charakterze teokratycznym, związanym 
ściśle z islamem, który stał się synonimem ich kultury i całego etosu. Islam 
był głównym filarem podtrzymującym i legitymizującym władzę. Nawet po 
upadku imperium w epoce kolonialnej i w okresie niepodległości Kamerunu 
te feudalne struktury przetrwały. Ale współcześnie to powiązanie władzy 
z islamem reprezentowanym przez Fulbe zmotywowało wiele innych muzuł-
mańskich grup społecznych i etnicznych do sprzeciwu, także w imię islamu. 
Bunt radykalizował się coraz bardziej w nowych prądach reformatorskich. 
Odwoływały się one do inspiracji religijnych, do samych źródeł islamu. Po-
wrót do nich miał przynieść także zmiany w zakresie społecznym, politycz-
nym i  ekonomicznym. To przesunięcie akcentów widoczne jest zwłaszcza 
w najbardziej radykalnym ruchu Boko Haram, który w swoich nigeryjskich 

14 M.in. Jordania, Malezja, Kuwejt, Katar.
15 Np. ajaty 16,106; 3,90–91; 4,89.
16 Szeroko o dżihadzie: K. Kościelniak, Dżihad – święta wojna w islamie, Kraków 2001. Por. 

także: J. Nosowski, Przepisy prawne Koranu. Wykład systematyczny, Warszawa 1971, s. 51–64.



107Islam i wolność religijna

inspiracjach miał dążyć do kompleksowej koncepcji reformy islamu w pół-
nocnej Nigerii, a został zredukowany w praktyce jedynie do myśli legitymi-
zującej zbrojny dżihad, wspomagany typowymi aktami przestępczymi17.

Aspekty praktyczne

Główne trudności w akceptacji wolności religijnej

Pomimo przeogromnego bogactwa kultur i historii islamu wydaje się, iż jego 
podejście do wolności religijnej – rozumianej zgodnie z duchem Powszechnej 
Deklaracji Praw Człowieka – napotyka na poważne trudności. Z pewnością 
jedną z przyczyn tego stanu jest brak rozwoju krytyki tekstu w badaniach 
świętych źródeł islamu, tj. Koranu i  sunny oraz  ich hermeneutyki. Lektura 
testów źródłowych z uwzględnieniem chociażby rodzajów literackich, oko-
liczności powstania, które pomagają uściślić ich sens, znaczenie i myśl teolo-
giczną oraz zbadanie współczesnego im środowiska kulturowego z pewnością 
posłużyłyby ich interpretacji. Z  braku upowszechnienia podobnego podej-
ścia do tekstu bardzo łatwo przeciwstawić dyskursowi uczonych, otwartych 
na badanie źródeł islamu w duchu zgodnym z Powszechną Deklaracją Praw 
Człowieka, szkoły fundamentalistyczne, które drastycznie ograniczają wol-
ność sumienia i mają własną interpretację Koranu. Podkreślają one przy tym, 
że jedynie ich podejście jest prawdziwe. 

Tej różnorodności interpretacyjnej sprzyja z  pewnością brak jednego, 
religijnego autorytetu w świecie islamu, który decydowałby o wyborze in-
terpretacji. Wspomniane wyżej złączenie władzy religijnej i świeckiej jedno-
czyło przez wieki w głównym nurcie islamu wiele tendencji, faworyzując ich 
interpretacje. Jednak od upadku Imperium Osmańskiego świat islamu nie 
ma jednej, dominującej władzy politycznej – odpowiednika dawnego kalifa-
tu. Zaś połączenie władzy religijnej i politycznej sprawiało i sprawia w wielu 
miejscach świata, iż islam bywa wykorzystywany jako ideologia usprawiedli-
wiająca przemoc i podboje militarne.

17 Szeroko na ten temat: J. Różański, Religia i władza. Główne nurty islamu kameruńskiego, 
Pelplin 2023.



108 Jarosław Różański

Tak w historii, jak i współcześnie zauważyć można tendencje do ograni-
czania wolności sumienia całych społeczności, a także jednostek, w tym wy-
znawców islamu. Mówi o tym chociażby penalizacja i nadużywanie oskar-
żenia o  apostazję (ridda) czy też praktyczne odstępstwo od  wiary (takfir). 
Z reguły osądzającymi w tych przypadkach są przedstawiciele radykalnych 
ruchów islamskich. Może to być tym bardziej niebezpieczne, iż w  islamie 
liczy się bardziej zewnętrzne praktykowanie religii niż postawa wiary czy 
intelektualne uznanie dogmatów. A praktyki zewnętrzne mogą być zróżni-
cowane i zmienne ze względu na różnorodność kulturową.

To właśnie obawa przed radykalnymi interpretacjami szariatu, czy też ra-
czej ich podzielanie, skłoniła Arabię Saudyjską i niektóre inne państwa mu-
zułmańskie do wstrzymania się od głosowania nad przyjęciem Powszechnej 
Deklaracji Prawa Człowieka. Sprzeciw wzbudził wspominany na początku 
artykuł 18, który mówił o wolności zmiany religii lub wyznania. Państwa 
muzułmańskie widziały w nim oficjalnie drogę do ukrytego prozelityzmu, 
który miał promować Zachód. Stąd też zaczęły się próby stworzenia islam-
skiej Karty Praw Człowieka. Pierwszą większą próbą była Powszechna Mu-
zułmańska Deklaracja Praw Człowieka18, opublikowana przez Muzułmańską 
Radę Europy 19 września 1981 r. Następnie, w 1990 r. w Kairze, Konferencja 
Państw Islamskich przyjęła Deklarację Praw Człowieka w Islamie19. Obydwa 
dokumenty podkreślają, że interpretacja poszczególnych przepisów może 
się dokonywać wyłącznie w zgodzie z prawem islamskim – szariatem. De-
klaracja z  1981  r. uznaje co prawda, iż każdy człowiek ma prawo wyrażać 
to, co myśli i w co wierzy, ale zawsze w granicach określonych przez szariat. 
Nikt też nie ma prawa propagować błędu, naruszać moralność lub upoka-
rzać wspólnotę islamską. Następnie odwołuje się do radykalnych interpreta-
cji Koranu. Także Deklaracja z 1990 r. nie uznaje prawa do zmiany religii20.

18 Oryginał w j. arabskim różni się od wersji w j. francuskim czy też j. angielskim. Tekst 
Deklaracji w j. polskim: W. Bar, Wolność religijna w Dār al-Islām: zagadnienia prawa wyznanio-
wego, Lublin 2003, s. 177–198.

19 Tekst Deklaracji w j. polskim: tamże, s. 198–205.
20 Por. J. Grad, Deklaracja praw człowieka krajów Rady Współpracy Państw Zatoki – muzuł-

mański głos w dyskursie o prawach człowieka, [w:] Religia i etyka jako interdyscyplinarny czynnik 
oddziaływania w relacjach międzynarodowych, red. K. Warchałowski, M. Osuchowska, Warsza-
wa 2016, s. 11–28; M. A. Al-Midani, La Déclaration universelle des Droits de l’Homme et le droit 
musulman, [w:] Lectures contemporaines du droit islamique. Europe et monde arabe, red. F. Frégosi, 
Strasbourg 2004, s. 153–186.



109Islam i wolność religijna

Jan Paweł II  traktował prawo do  wolności religijnej – w  tym prawo 
do zmiany religii – jako swoisty „papierek lakmusowy” dla respektowania 
innych praw. Wskazywał na to, iż wolność sumienia i religii jest pierwszym 
i niezbywalnym prawem osoby ludzkiej, „a nawet więcej, można powiedzieć, 
że w stopniu, w jakim dotyka ona najbardziej intymnej sfery ducha, podtrzy-
muje głęboko zakotwiczoną w każdej osobie rację bytu innych wolności”21. 

Bibliografia

Al-Midani M. A., La Déclaration universelle des Droits de l’Homme et le droit musulman, 
[w:] Lectures contemporaines du droit islamique. Europe et monde arabe, red. F. Frégo-
si, Strasbourg 2004, s. 153–186.

Bar W., Wolność religijna w Dār al-Islām: zagadnienia prawa wyznaniowego, Lublin 2003.
Danecki J., Podstawowe wiadomości o islamie, t. 1–2, Warszawa 1998.
Franke P., Dhimmis, [w:] Encyclopedia of Islam and the Muslim World, red. R. C. Martin, 

t. 2, M–Z, New York 2004, s. 451–452.
Gaudefroy-Demombynes M., Narodziny islamu, przeł. H. Olędzka, Warszawa 1988.
Grad J., Deklaracja praw człowieka krajów Rady Współpracy Państw Zatoki – muzułmań-

ski głos w dyskursie o prawach człowieka, [w:] Religia i etyka jako interdyscyplinarny 
czynnik oddziaływania w  relacjach międzynarodowych, red. K. Warchałowski, M. 
Osuchowska, Warszawa, 2016, s. 11–28.

Jan Paweł II, Chcesz służyć sprawie pokoju – szanuj wolność. Orędzie na Światowy Dzień 
Pokoju, 8 grudnia 1980 r., [w:] tegoż, Nauczanie papieskie, t. III, 2, 1980 (lipiec – gru-
dzień), Poznań – Warszawa 1985, s. 813–814.

Kościelniak K., Dżihad – święta wojna w islamie, Kraków 2001.
Mrozek-Dumanowska A., Współczesny ruch odnowy islamu: w poszukiwaniu własnej toż-

samości kulturowej, Warszawa 2000.
Nosowski J., Koraniczne określenia i charakterystyki pozaarabskich wyznawców monote-

izmu biblijnego, „Studia Theologica Varsaviensia” 1 (1969), s. 91–132.
Nosowski J., Przepisy prawne Koranu. Wykład systematyczny, Warszawa 1971.
Nosowski J., Teologia Koranu. Wykład systematyczny, Warszawa 1970.
Powszechna Deklaracja Praw Człowieka uchwalona przez  Zgromadzenie Ogólne 

Organizacji Narodów Zjednoczonych na III Sesji w Paryżu, 10 grudnia 1948 r., 
[w:] H. Skorowski, Problematyka praw człowieka, Warszawa 1999, s. 259–267.

Różański J., Religia i władza. Główne nurty islamu kameruńskiego, Pelplin 2023.

21 Jan Paweł II, Chcesz służyć sprawie pokoju – szanuj wolność. Orędzie na Światowy Dzień 
Pokoju, 8 grudnia 1980 r., [w:] tegoż, Nauczanie papieskie, t. III, 2, 1980 (lipiec – grudzień), Po-
znań – Warszawa 1985, s. 813–814.



110 Jarosław Różański

Sakowicz E., Dialog Kościoła z islamem według dokumentów soborowych i posoborowych 
(1963–1999), Warszawa 2000.

Sakowicz E., Grzech w islamie, „Collectanea Theologica” 57 (1987), nr 2, s. 145–148.
Sayadi A., L’islam face á la liberté de conscience, „Études” 414 (2011), nr 5, s. 643–654.
Zdanowski J., Emiraty wahhabickie: z dziejów Arabii w latach 1745–1932, Warszawa 1993.



Prof. dr Matthew L aGRON E
MacEwan University, Kanada

Judaizm i wolność religijna

Wprowadzenie

„Dwóch Żydów, trzy opinie” – oto stare powiedzenie o niejasnym pochodze-
niu. Jak wiele dowcipów, odnosi się ono do głębokiej prawdy: doprowadzenie 
Żydów do porozumienia w jakiejkolwiek sprawie nie jest łatwe! W wielu spo-
łecznościach występują różne warianty tego aforyzmu. Okazuje się on praw-
dziwy również wówczas, gdy podejmuje się próbę zdefiniowania, czym jest 
judaizm i w co wierzą Żydzi. Jest to zadanie trudne, ale niezbędne, ponieważ 
definicje pomagają nadać kształt i jasność kluczowym ideom. Tradycje mogą 
mieć wiele wydźwięków – niniejsze hasło jest próbą wskazania najważniej-
szych ich aspektów związanych z judaizmem i koncepcją wolności religijnej.

Zatem czym jest judaizm? Chociaż religia ta wyłoniła się w kraju, który 
nie umożliwiał i nadal nie umożliwia łatwej egzystencji (starożytny Kana-
an/Izrael), początków judaizmu należy szukać gdzie indziej, a  mianowicie 
w osobie Abrama – wkrótce stającego się Abrahamem – w Ur (prawdopo-
dobnie gdzieś na terenach dzisiejszego Iraku, Turcji i Syrii, co uczeni nazy-
wają starożytną Mezopotamią). Urodzony w rodzinie politeistów Abraham 
odpowiedział na wezwanie jedynego i niewidzialnego Boga, z którym zostało 
zawarte przymierze.



112 Matthew LaGrone

Judaizm jest więc religią przymierza (hebr. brit). Przymierze w Torze od-
nosi się do wiecznej relacji między Bogiem a światem (przymierze z Noem, 
przypieczętowane tęczą, aby świat już nigdy nie został zniszczony przez 
potop), między Bogiem a  Abrahamem i  rodem Abrahama (przypieczęto-
wane przez obrzezanie czyniące z rodu Abrahama naród nazwany później 
Izraelem), oraz między Bogiem a narodem żydowskim na górze Synaj, gdzie 
została objawiona Tora (co później chrześcijanie będą nazywać Starym Te-
stamentem). Tora ukazuje aktywną boską interwencję w losy Izraela i troskę 
o ów lud, jak również o cały świat. W Torze i rozwiniętej tradycji żydowskiej 
wyjątkowy (to znaczy jedyny i niezrównany) Bóg jest opisywany za pomocą 
ludzkich metafor, na przykład jako sprawiedliwy i  miłosierny. W  kontek-
ście wolności religijnej tylko ktoś zrodzony w przymierzu (zasadniczo ród 
Abrahama) lub ten, kto nawrócił się na judaizm, jest związany jego normami 
i nakazami, moralnym i rytualnym systemem przykazań. Nie oczekuje się, że 
świat stanie się żydowski lub że powinien się nim stać. W judaizmie istnieje 
impuls misyjny, ale jest on wyciszony w porównaniu z aktywnymi prozelic-
kimi wysiłkami w chrześcijaństwie, islamie czy buddyzmie.

Judaizm, wraz z  hinduizmem, jest najstarszą wciąż istniejącą religią 
świata, a  także pierwszą grupą monoteistyczną o  znaczeniu historycznym 
(z  pewnością istnieją pojedyncze przykłady monoteistów poprzedzających 
judaizm). Przez większość swojej historii judaizm był wiarą mniejszościo-
wą, diasporalną. Tylko w pewnych okresach historii biblijnej i po utworze-
niu państwa Izrael w 1948 r. Żydzi mieli pełną autonomię polityczną. Nawet 
jednak w czasach biblijnych i od 1948 r. ta autonomia była osłabiana przez 
wojny i inne okoliczności. Właśnie ze względu na tę historię namysł nad poli-
tycznymi i kulturowymi granicami wolności religijnej, zwłaszcza w Europie, 
wymaga uwzględnienia judaizmu. Rozważania mogą służyć za lustro, które 
ukazuje, w jaki sposób dominujące społeczeństwa postrzegają siebie i innych. 
Żydzi i judaizm często byli tymi drugimi, obcymi, wyrzutkami i nieznany-
mi. Z tego powodu pytania dotyczące wolności religijnej uporczywie odsyłają 
właśnie do judaizmu.



113Judaizm i wolność religijna

Kwestie społeczne i teologiczne

W  celu zrozumienia miejsca, jakie zajmuje w  judaizmie wolność religijna, 
trzeba zacząć od początku, od pierwszej strony świętej księgi judaizmu. Naj-
lepszym określeniem dla tego świętego pisma jest Tora, jako że obejmuje ono 
zarówno tradycje tekstowe, jak i żydowski sposób życia.

W pierwszym rozdziale Księgi Rodzaju (początkowej księgi Tory) czy-
tamy, że wszyscy ludzie zostali stworzeni b’tselem Elohim, to znaczy na ob-
raz Boga. Ta interesująca metafora kładzie podwaliny pod dwie zasadnicze 
idee: (1) ludzie mają relację z  Bogiem oraz (2) wszyscy jesteśmy stworzeni 
równymi pod względem moralnej wartości i  godności. Choć główna idea 
moralna i  teologiczna antropologia, jakie z  tego wynikają, były wielokrot-
nie nadwerężane, pozostają one standardem, według którego mierzona jest 
żydowska tradycja. Idea ma istotne znaczenie dla wolności religijnej, gdyż 
bycie stworzonym na obraz Boga oznacza, że ludzie posiadają wolną wolę, co 
ostatecznie wiąże się z tym, że możemy dokonać błędnego lub złego wybo-
ru, jednak możemy również otrzymać przebaczenie, wzrastać i podejmować 
lepsze decyzje. Nie możemy i nie powinniśmy natomiast być przymuszani 
do „dobrych” wyborów innych ludzi. Ponadto bycie stworzonym na obraz 
Boga oznacza, że nie jesteśmy winni ostatecznego posłuszeństwa żadnemu 
innemu człowiekowi czy instytucji ludzkiej; ostatecznie należymy do Boga. 
Idea ta zakłada również, że ludzie niewyzanający tej religii też mają znacze-
nie i z moralnego punktu widzenia zasługują na troskę. Zmuszanie jednostki 
przez zbiorowości, czy to przez społeczność, czy przez państwo, do wierzenia 
w coś, w co nie jest w stanie lub nie może wierzyć, albo do wyrzeczenia się 
tego, w  co wierzy, jest naruszeniem najbardziej nietykalnej części nas sa-
mych, danej nam przez Boga. 

Zatem aby zrozumieć stosunek judaizmu do wolności religijnej, musimy 
zrozumieć pojęcie b’tselem Elohim. Wynika z niego, że wolność religijna, po-
dobnie jak wolność ludzka w ogóle, jest raczej darem od Boga niż przywilejem 
zapewnianym przez jakiś organ polityczny, taki jak naród lub państwo (który 
może być cofnięty w zależności od aktualnych warunków politycznych).

Judaizm, podobnie jak wszystkie inne wspólnoty wyznaniowe, sformuło-
wał zestaw norm etycznych dla wszystkich istot ludzkich, zarówno Żydów, 
jak i pogan (nie-Żydów). Tradycja rabiniczna nazywa te normy Prawami No-



114 Matthew LaGrone

ego czy też Prawami Noachidów (potomków Noego), które badacze często 
porównują do prawa naturalnego w katolicyzmie. Rabini Talmudu (w trak-
tacie Sanhedryn), opierając się na źródłach biblijnych, wyodrębnili ważną 
narrację etyczną – nie teorię, ale opowieść odnoszącą się do głębokich prawd 
o  ludzkiej naturze – zawierającą wskazówki, jak żyć z  innymi, zarówno 
z członkami społeczności, jak osobami spoza niej. Prawa Noego obowiązują 
tych, którzy – podobnie jak Noe – żyli albo przed, albo poza przekazaniem 
Tory Mojżeszowi na górze Synaj, i reprezentuje moralne minimum potrzebne 
cywilizowanemu społeczeństwu. Jest to norma uniwersalna, a więc może być 
stosowana wobec wszystkich, wszędzie i zawsze. Prawa Noego obejmują m.in. 
zakazy morderstwa i rabunku, a także pozytywny nakaz posiadania przej-
rzystych i równych sądów. Rabini Talmudu i późniejszej tradycji żydowskiej 
zakładali, że tego rodzaju prawa mogą wywodzić się ze wspólnej ludzkiej 
racjonalności oraz z powszechnego zmysłu moralnego i nie wymagają boskie-
go objawienia, by je zrozumieć i egzekwować. Wielki średniowieczny filozof 
żydowski Majmonides utrzymywał, że rozum ludzki aprobuje te nakazy1. Co 
ciekawe, Majmonides uważał również, iż żydowskim obowiązkiem jest usta-
nowienie sądów w celu egzekwowania tych praw wśród pogan w przypadku, 
gdyby społeczność pogańska nie chciała lub nie uczyniła tego sama. Jednak-
że Nahmanides, inny ważny średniowieczny filozof żydowski, twierdził, że 
Żydzi nie mają prawa ingerować w życie religijne innych ludzi, a  tradycja 
żydowska zgadza się z nim. Prawa Noego stanowią zatem wiarygodne źródło 
dotyczące żydowskiej filozofii wolności religijnej – nawet jeśli potępia ona 
bałwochwalstwo, chroni jednocześnie prawo do kultu religijnego i unika na-
rzucania uniwersalnej religii, którą muszą wyznawać wszyscy ludzie.

Perspektywa historyczna

Trzy wydarzenia historyczne ukształtowały i nadal kształtują życie Żydów 
w  czasach współczesnych. Wiedza o  tych wydarzeniach jest niezbędna do 
zrozumienia żydowskiego doświadczenia wolności religijnej (lub jej braku).

Pierwszym z tych wydarzeń jest powszechna emancypacja, czyli niesyste-
matyczne, czasem niechętne przyznawanie praw obywatelskich, społecznych 

1 A Maimonides Reader, red. i tłum. I. Twersky, New York 1972, s. 221–222.



115Judaizm i wolność religijna

i politycznych europejskim Żydom. Począwszy od XVIII w. prawa takowe 
były stosowane w  sposób niekonsekwentny, mogły być negowane i  szybko 
odbierane, co ukazały w XX w. zarówno reżimy faszystowskie, jak i komuni-
styczne. Choć rzeczywisty postęp emancypacji był niezadowalający, stawała 
się ona krokiem w  dobrym kierunku, przykładem humanitarnych warto-
ści oświeceniowych (a nie wszystkie wartości oświeceniowe można uznać za 
humanitarne). Proces ten stanowił część nowoczesnego liberalizmu (raczej 
w  znaczeniu europejskim, filozoficzno-politycznym, niż w  północnoame-
rykańskim, ideologiczno-partyzanckim) kładącego nacisk na przysługują-
ce prawa – przykładowo polityka i prawo, jako powszechne, sprawiedliwe 
i równe, miały nie czynić żadnych różnic pomiędzy obywatelami, bez wzglę-
du na ich wiarę (lub jej brak). Ostatecznie emancypacja dotyczyła obywa-
telstwa – związana była z takimi kwestiami, jak to, kto może być uznany za 
obywatela, jakie są obowiązki i prawa obywateli, jakie indywidualne cechy 
religijne lub kulturowe należy poświęcić na rzecz uzyskania statusu obywa-
tela itp. Powstanie państwa narodowego uwydatniło wagę kwestii wolności 
religijnej, ponieważ nowo powstałe państwa starały się stworzyć systemy 
prawne, które nie wprowadzałyby różnic między grupami religijnymi. Na 
przykład członkowie średniowiecznych gmin żydowskich uważani byli za 
ludzi drugiej kategorii, z  wąskim zakresem przysługujących im praw, ale 
wiele z  tych gmin posiadało również pewną autonomię w  decydowaniu 
o szerokim zakresie prawa cywilnego i karnego, które nie miało zastosowa-
nia u „pogan”. Jednak rzeczywistość średniowiecznych Żydów, a właściwie 
także większości średniowiecznych chrześcijan, nie oferowała niczego, co 
przypominałoby nowoczesną koncepcję wolności religijnej.

Moses Mendelssohn był najważniejszym myślicielem żydowskim podczas 
debat emancypacyjnych na temat Żydów i wolności religijnej. Podtrzymy-
wał on, że samo państwo musi przestrzegać naturalnego prawa człowieka 
do wolności religijnej, które, jak sądził, może być poznane dzięki objawieniu 
boskiemu lub ludzkiemu rozumowaniu. A  prawo to poprzedza ukształto-
wanie się nowoczesnego porządku politycznego, stąd nowożytne państwo 
narodowe nie może mieć pierwszeństwa ani w czasie (wolność religijna dana 
przez Boga lub rozpoznana przez rozum była wcześniejsza), ani w znacze-
niu (posłuszeństwo względem państwa nie powinno dominować nad relacją 
z Bogiem, lojalnością wobec rodziny, wspólnoty itp.). Jeśli wolność religij-
na byłaby wytworem polityki, jak uważało i uważa wiele podmiotów pań-



116 Matthew LaGrone

stwowych, wówczas swobodne korzystanie z  niej mogłoby zostać ograni-
czone w oparciu o aktualne warunki polityczne. Mendelssohn twierdził, że 
państwo ma prawo ograniczać ciało, ale nie duszę; regulować i karać, jeśli 
to będzie konieczne, w przypadku interakcji między osobami (stąd prawa 
penalizujące zabójstwa, rabunki, oszustwa itp.), a nie w kwestii przekonań 
zgodnych z sumieniem. Prawo narodu może pozbawić człowieka wolności, 
jeśli jego działania są szkodliwe dla dobra publicznego (przy czym takie de-
cyzje mogą oczywiście stać się przedmiotem do nadużyć władzy), ale ustale-
nie w sposób reżimowy dozwolonych lub zakazanych przekonań religijnych 
jest moralną katastrofą. 

Świetlana wizja wolności religijnej okresu emancypacji miała jednak rów-
nież ciemną stronę. Wymagała od Żydów (ale i chrześcijan) ujęcia w nawias 
w sferze publicznej swoich religijnych zobowiązań i zabierania głosu w pierw-
szej kolejności jako obywatel – Niemiec czy Francuz – nie jako członek wspól-
noty religijnej. W rezultacie emancypacja zwiększyła wolność religijną Żydów 
i wyznawców innych religii, ale jednocześnie usunęła samą religię z przestrze-
ni publicznej, redukując tożsamość religijną do kwestii prywatnych preferen-
cji. Emancypacja, podobnie jak inne ruchy oświeceniowe, zawierała w sobie 
tendencje sekularyzacyjne, co samo w sobie nie musiało oznaczać ogranicza-
nia wolności religijnej. Jednakże pooświeceniowa laicyzacja elitarnych in-
stytucji (edukacji, środków przekazu, sądownictwa itp.), które sprawowały 
władzę społeczną, kulturową i polityczną, sprzyjała wycofywaniu osób i prze-
konań religijnych ze zbiorowego dyskursu. Jeśli ambitna, ale religijna osoba 
(należąca do wspólnoty żydowskiej lub nie) chciała – między innymi – ubie-
gać się o społeczne i kulturowe uznanie, ekonomiczny dobrobyt i stabiliza-
cję majątkową czy też wstęp na uniwersytety, to strzegący do nich dostępu 
wymagali co najmniej pośredniego ukrycia symboli religijnych, przekonań 
i opinii, które mogłyby podważać władzę tych prominentnych instytucji.

Drugim, współczesnym już wydarzeniem istotnym dla judaizmu i  dla 
wolności religijnej był Shoah (Holokaust). Zagłada oznaczała systematyczne 
mordowanie sześciu milionów Żydów i pięciu milionów nie-Żydów przez na-
zistów i ich sojuszników. Naziści zniewalali również całe kraje, m.in. Polskę. 
Dwutysiącletnie społeczności Europy kontynentalnej zostały w ciągu sześciu 
lat (1939–1945) obrócone w popiół.

Pod wieloma względami Shoah stało się paradygmatycznym przykładem 
tego, co dzieje się, gdy wolność religijna zanika. Przed powstaniem nazizmu 



117Judaizm i wolność religijna

niemieckie kodeksy prawne zapewniały wszystkim obywatelom wolność re-
ligijną. I chociaż prawa mają istotne znaczenie, to ostatecznie są tylko słowa-
mi zapisanymi na kartce. Od wierności, jaką okażą tym słowom przywódcy 
i wybrani przedstawiciele narodu zależy, czy wolność religijna będzie rze-
czywiście respektowana w każdym społeczeństwie. W rzeczywistości utra-
ta praw, zwłaszcza wolności religijnej, była wynikiem procesu, w  którym 
Niemcy oraz inni w sposób aktywny czy bierny wspierali ograniczanie praw 
obywateli żydowskich. Wobec braku energicznej obrony wolności religijnej 
Żydów (i mniejszych grup chrześcijańskich, takich jak świadkowie Jehowy) 
istnienie kodeksów prawnych, wcześniejszych precedensów i  konstytucji 
sprzyjających wolności religijnej nie miało znaczenia. Jest to jedna z zasad 
realizmu prawnego: prawa mogą być zapisane w księgach, ale jeśli nie ma 
nikogo, kto chciałby je uchwalić i utrzymać, to nie będą miały mocy.

Powstanie państwa Izrael było trzecim doniosłym wydarzeniem dla spo-
łeczności żydowskiej. Problem braku suwerenności politycznej, czyli prawa 
do zarządzania własnymi sprawami bez opresyjnej ingerencji, został rozwią-
zany przez utworzenie państwa Izrael w 1948 r., co wpłynęło także na pojmo-
wanie wolności religijnej w judaizmie.

Prawo izraelskie jest mieszanką halakha (prawa żydowskiego), angielskie-
go common law, w tym spuścizny brytyjskich praktyk kolonialnych, oraz pozo-
stałości osmańskiego systemu prawnego. Wolność wyznania jest zagwaranto-
wana w Izraelu, choć często użytkowana z naruszeniem prawa, podobnie jak 
w innych krajach. Deklaracja Niepodległości Izraela z 1948 r. potwierdziła, że 
nowy kraj „zagwarantuje wolność wyznania”2.

Jednym z wyzwań, jakim musi sprostać Izrael w związku z wolnością reli-
gijną, jest to, że parlament (Kneset) zadeklarował go jako „państwo żydowskie 
i demokratyczne”3. Pytanie oczywiście brzmi, jak zachować równowagę i roz-
strzygać w przypadku potencjalnych i rzeczywistych konfliktów między tymi 
dwoma ideałami? Na przykład system finansowania edukacji silnie faworyzuje 
ortodoksyjne instytucje żydowskie w porównaniu z nieortodoksyjnymi insty-
tucjami żydowskimi czy nieżydowskimi. Istnieją złożone historyczne przyczy-
ny tego braku równowagi, niemniej jednak stanowi on bardzo realny problem 

2 Tymczasowy Rząd Izraela, Declaration of Independence, https://main.knesset.gov.il/en/
about/pages/declaration.aspx, dostęp z: 01.02.2022.

3 Kneset, Basic Law: Human Dignity and Liberty, 1992, https://m.knesset.gov.il/en/activity/
pages/basiclaws.aspx, dostęp z: 01.02.2022.

https://main.knesset.gov.il/en/about/pages/declaration.aspx
https://main.knesset.gov.il/en/about/pages/declaration.aspx
https://m.knesset.gov.il/en/activity/pages/basiclaws.aspx
https://m.knesset.gov.il/en/activity/pages/basiclaws.aspx


118 Matthew LaGrone

w odniesieniu do wolności religijnej. Inny przykład: chociaż Izrael jest pań-
stwem, w którym większość stanowią Żydzi, dla większości z nich wolność 
religijna jest w  pewnym sensie ograniczona. Większość izraelskich Żydów 
nie jest ortodoksyjna, ale ortodoksyjny rabinat, finansowany przez państwo, 
kontroluje sprawy związane z osobistym statusem (konwersja, adopcja, mał-
żeństwo, rozwód itp.). Oznacza to, że nie może zostać zarejestrowany żaden 
świecki ślub żydowski – prawnie uznawane nie są nawet śluby udzielane przez 
rabinów reformowanych lub konserwatywnych (dwie bardziej liberalne for-
my współczesnego judaizmu). Jak pisze David Novak, sam będący praktykują-
cym Żydem: „Obecny stan rzeczy, w którym oligarchia rabinów narzuca swo-
ją władzę większości obojętnych lub wrogo nastawionych obywateli, prawdo-
podobnie wyrządza religii żydowskiej w Izraelu więcej szkody niż pożytku”.

Aspekty praktyczne

Antysemityzm stanowi antytezę wolności religijnej i  istnieje nawet tam, 
gdzie nie ma Żydów lub jest ich niewielu. Wielu Żydów w Europie i innych 
częściach świata ukrywa swoją tożsamość ze strachu, który bardziej dotyczy 
teraźniejszości niż przeszłości. A żadna wspólnota religijna nie może powie-
dzieć, że żyje w wolności, gdy uzbrojeni strażnicy stoją przed synagogami 
z powodu tak zwanych trwałych zagrożeń dla społeczności.

W publicznym i politycznym dyskursie oraz w postępowaniach sądowych 
pojawiają się dwie kwestie, które oświetlają niektóre problemy związane 
z wolnością wyznania, z jakimi borykają się współcześni Żydzi.

Pierwsza z nich dotyczy obrzezania niemowląt płci męskiej. Ta żydow-
ska praktyka sięgająca czasów Abrahama staje się coraz bardziej zagrożo-
na, zwłaszcza w Niemczech. Wrogość wobec zwyczaju nie jest sama w sobie 
antysemicka (większość społeczności muzułmańskich również go pielęgnuje 
i  jest zaniepokojona politycznymi naciskami, aby go zakazać), jednak wie-
lu jego przeciwników argumentuje, że z medycznego punktu widzenia nie 
jest to procedura konieczna, dlatego wymagałaby zgody, której niemowlę 
oczywiście nie jest w stanie udzielić. Niemniej jednak zakaz obrzezania jest 
w praktyce antysemicki, gdyż wyklucza Żydów ze swobodnego praktykowa-
nia swojej wiary i tradycji, zwłaszcza, że praktyka obrzezania uzasadniona 
jest boskim przykazaniem.



119Judaizm i wolność religijna

Druga kwestia dotyczy rytualnego uboju zwierząt na pokarm. Tradycje 
żydowskie (a  także – ponownie – islamskie) obejmują bardzo szczegółowe 
procedury uboju rytualnego. Niektóre z tych halachicznych (czyli odnoszą-
cych się do prawa żydowskiego) procedur są sprzeczne z prawem Unii Euro-
pejskiej dotyczącym okrucieństwa wobec zwierząt. Oczywiście przestrzega-
jący prawa Żydzi nie uważają tych praktyk za niehumanitarne, a halachiczny 
sposób zabijania zwierząt na pokarm decyduje o tym, czy mięso jest koszerne 
czy niekoszerne, to znaczy dozwolone czy zabronione. Unia Europejska ze-
zwoliła krajom członkowskim na zrobienie wyjątków, aby umożliwić ubój 
rytualny zgodnie z prawem żydowskim, ale niektóre kraje się temu sprze-
ciwiły. Skutkiem tego jest odmowa dostępu społecznościom żydowskim do 
koszernego mięsa.

Ostatecznie wolność religijna dla Żydów oraz nie-Żydów musi być czymś 
więcej niż jedynie tolerancją. Tolerancja znajduje zastosowanie w  kontak-
tach z  nieprzyjemnym sąsiadem, w  których trzeba z  zaciśniętymi zębami 
wypracować kompromis, aby móc funkcjonować w  tej samej przestrzeni. 
Ten rodzaj tolerancji nie jest jednak cnotą, ponieważ nie jest ukierunkowany 
na wrodzoną wartość drugiej osoby. Taka tolerancja oznacza „tolerować na 
razie” i odpowiednio się dostosować. Z kolei wolność religijna jest zapisana 
jako wartość najpierw w ludzkich sercach, a dopiero następnie w konstytu-
cjach i  aktach prawnych. Jak widać na powyższych przykładach, niektóre 
współczesne orzeczenia i normy prawne w znacznym stopniu niweczą do-
tychczasową ciężką pracę wykonaną w celu wspierania wolności wyznania.

Dotychczas omówione zostały przede wszystkim: (1) zróżnicowane ży-
dowskie poglądy na temat innych religii oraz (2) narzucone Żydom z  ze-
wnątrz ograniczenia wolności przekonań i  praktyk religijnych. A  jak jest 
z wolnością wyznania dla Żydów w samym judaizmie? Czy Żyd, jak to ujął 
Menachem Kellner, musi wierzyć w cokolwiek? Wszystkie religie stawiają ba-
rierki ochronne wokół tego, co dozwolone i zakazane, zarówno w wyznaniu 
wiary, jak i w ramach kultu. Jaka jest pomiędzy tymi barierkami przestrzen-
na wewnętrzną wolność religijną?

W odpowiedzi na powyższe pytanie Asher Maoz dokonuje kluczowego 
rozróżnienia: judaizm uznaje dla Żydów wolność w ramach religii, ale nie 
wolność wyznania4. Konwersja na inną wiarę jest absolutnie zakazana, sta-

4 A. Maoz, Religious Freedom as a Basic Human Right: The Jewish Perspective, [w:] Universalità 



120 Matthew LaGrone

wiając apostatę poza przymierzem i wspólnotą. Jednak, jak zauważa Aviezer 
Razitsky, sytuacja, w której Żydzi przyjmują ateizm – sam w sobie będący 
zaprzeczeniem podstawowych prawd judaizmu – jest nieco inna. Nie porzu-
cili oni judaizmu na rzecz innej religii, zatem pozostają w obrębie wspólnoty. 
Ateista jest „krnąbrnym dzieckiem, które być może oderwało się od swego 
Boga, ale nie podążało za obcymi bogami i w związku z tym nie podzieliło 
też swojego losu z innymi narodami. Jest to fakt, do którego tradycja żydow-
ska przywiązuje duże znaczenie” (notka: mówiąc o „narodach” Razitsky nie 
ma na myśli zbiorowości zorganizowanej politycznie, lecz lud, w starszym, 
przednowoczesnym znaczeniu narodu)5.

W obrębie judaizmu zawsze będą istniały nieusuwalne napięcia dotyczą-
ce zakresu i istoty wolności religijnej dla Żydów. Na szczęście w Talmudzie 
zebrano opinie większości i mniejszości dotyczące żydowskiego prawa hala-
kha. Różnica zdań była i jest dozwolona – jest to rodzaj poznawczej pokory, 
ponieważ znajomość pełnej, wiecznej prawdy jest niedostępna pojedyncze-
mu człowiekowi, a nawet w pokoleniu. Zachowanie odmiennych poglądów 
miało dwojaki skutek: (1) późniejszy jurysta mógł wskazać na wcześniejsze 
odrzucenie danej opinii jako powód do nieuwzględniania jej w przyszłości 
oraz (2) zachowanie opinii mniejszości umożliwiało kolejnym sądom rewi-
zję dotychczasowego prawa. Traktat Eruvin mówi w ten sposób o poglądach 
większości i mniejszości: elu v’elu divrei elohim chayim, czyli „i te, i te słowa 
są słowami Boga żywego”. Ta koncepcja poszerza zakres wolności religijnej 
w  judaizmie. Istnieją jednak granice tej wolności, o  czym świadczy druga 
połowa zdania z Eruvin: „ale halakha jest ze szkołą Hillela” i  jej prawnymi 
orzeczeniami.

Mimo istotnych tarć wokół kwestii wolności religijnej w judaizmie istnie-
je pluralizm interpretacyjny – uznanie, że żaden ludzki prawnik czy uczony 
nie może mieć ostatniego słowa, gdyż objawienie, nawet jeśli ma mniejszą 
rangę niż to otrzymane przez Mojżesza na górze Synaj, rozgrywa się w histo-
rii. Średniowieczny zbiór kazań rabinicznych Bamidbar Rabbah mówi nam, 
że Tora zawiera „siedemdziesiąt oblicz” (interpretacji), co oznacza, że w nie-

dei diritti umani. Fra cultura e diritto delle religioni, red. L. Gerosa, A. Neri, L. Müller, Lugano 
2006, s. 112.

5 A. Ravitsky, Judaism Views Other Religions, [w:] Religions View Religions: Explorations in 
Pursuit of Understanding, red. J. D. Gort, H. Jansen, H. M. Vroom, Amsterdam – New York 
2006, s. 79.



121Judaizm i wolność religijna

ustającym żydowskim dążeniu do zrozumienia woli Bożej nic nie jest roz-
strzygnięte. Jeśli rzeczywiście tak jest, wówczas wolność staje się kluczem do 
poznania żydowskich tekstów i sposobu życia.

Glosariusz

b’t selem Elohim („na obraz Boga”) – rdzeń całej etyki żydowskiej – uzna-
nie, że wszyscy ludzie są w  równej mierze stworzeni przez Boga, a  zatem 
posiadają prawa i godność z samej racji bycia człowiekiem.

Prz y mierze – niezniszczalna więź miłości i wierności pomiędzy Bogiem 
a poszczególnymi osobami (takimi jak Abraham), narodami (Izrael/lud ży-
dowski) oraz światem.

Emanc y pac ja – zapoczątkowany w XVIII w. ruch polityczny i kulturowy 
na rzecz równouprawnienia Żydów w Europie. 

Prawa Noego – koncepcja rabiniczna wywodząca z Tory istnienie uniwer-
salnego minimalnego prawa moralnego, które powinni przestrzegać wszyscy 
ludzie, zarówno Żydzi, jak i poganie – wyznacza ono standard, według któ-
rego należy oceniać społeczeństwo.

Bibliografia

O p r a c o w a n i a

A Maimonides Reader, red. i tłum. I. Twersky, New York 1972.
Heschel A. J., Heavenly Torah: As Refracted Through the Generations, red. i  tłum.  

G. Tucker, New York 2006.
Keller M., Must a Jew Believe Anything?, 2 wyd., Oxford 2006.
Lichtenstein A., Religion and State, [w:] 20th Century Jewish Religious Thought: Origi-

nal Essays on Critical Concepts, Movements, and Beliefs, red. A. Cohen, P. Mendes-
-Flohr, Philadelphia 2009.

Maoz A., Religious Freedom as a Basic Human Right: The Jewish Perspective, [w:] Univer-
salità dei diritti umani. Fra cultura e diritto delle religioni, red. L. Gerosa, A. Neri,  
L. Müller, Lugano 2006.



122 Matthew LaGrone

Mendelssohn M., Jerusalem: Or on Religious Power and Judaism, tłum. A. Arkush, 
wstęp i komentarze A. Altmann, Hanover 1983.

Novak D., In Defense of Religious Liberty, Wilmington 2009.
Novak D., What is Religious Freedom?, [w:] Law, Religion, and Freedom: Con-

ceptualizing a  Common Right, red. W. C. Durham Jr., J. Martínez-Torrón,  
D. D. Thayer, Abingdon – New York 2021.

Novak D., Zionism and Judaism: A New Theory, Cambridge 2015.
Ravitsky A., Judaism Views Other Religions, [w:] Religions View Religions: Explorations 

in Pursuit of Understanding, red. J. D. Gort, H. Jansen, H.M. Vroom, Amster-
dam – New York 2006.

Sapir G., Statman D., State and Religion in Israel: A Philosophical-Legal Inquiry, Cam-
bridge 2019.

Zohar N., Ḥayim, ḥerut ve-shivyon ba-masoret ha-Yehudit (Life, Liberty and Equality in 
Jewish Tradition), Jerusalem 1995. 

N e t o g r a f i a

Karta Praw Podstawowych Unii Europejskiej. Artykuł 10 – Wolność myśli, sumie-
nia i  religii: https://fra.europa.eu/en/eu-charter/article/10-freedom-thought-
-conscience-and-religion, dostęp z: 02.09.2024.

Kneset, Basic Law: Human Dignity and Liberty, 1992, https://m.knesset.gov.il/en/acti-
vity/pages/basiclaws.aspx, dostęp z: 01.02.2022.

Tymczasowy Rząd Izraela, Declaration of Independence, https://main.knesset.gov.il/
en/about/pages/declaration.aspx, dostęp z: 01.02.2022.

Wolność religijna a  Judaizm – przegląd: https://berkleycenter.georgetown.edu/
publications/judaism-and-religious-freedom-a-sourcebook-of-scriptural-
theological-and-legal-texts, dostęp z: 02.09.2024.

https://fra.europa.eu/en/eu-charter/article/10-freedom-thought-conscience-and-religion
https://fra.europa.eu/en/eu-charter/article/10-freedom-thought-conscience-and-religion
https://m.knesset.gov.il/en/activity/pages/basiclaws.aspx
https://m.knesset.gov.il/en/activity/pages/basiclaws.aspx
https://main.knesset.gov.il/en/about/pages/declaration.aspx
https://main.knesset.gov.il/en/about/pages/declaration.aspx
https://berkleycenter.georgetown.edu/publications/judaism-and-religious-freedom-a-sourcebook-of-scriptural-theological-and-legal-texts
https://berkleycenter.georgetown.edu/publications/judaism-and-religious-freedom-a-sourcebook-of-scriptural-theological-and-legal-texts
https://berkleycenter.georgetown.edu/publications/judaism-and-religious-freedom-a-sourcebook-of-scriptural-theological-and-legal-texts


CZĘŚĆ III

Wolność religijna: 
fundament, kontekst i wyzwania



Dr Radosław KOŁ AT E K
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego

Godność ludzka

Wprowadzenie

Pojęcie godności ludzkiej (łac. dignitas humana), którego treść została okre-
ślona przede wszystkim w  europejskiej kulturze i  filozofii, ma charakter 
elementarny, normatywnie spójny i powszechnie obowiązujący w  różnych 
dyscyplinach naukowych1. Godność to nieodłączna cecha wszystkich istot 
ludzkich rozumiana jako uznanie, że posiadają one szczególną wartość wła-
ściwą dla ich człowieczeństwa i jako takie zasługują na szacunek z tej racji, 
że są osobami2. 

Współcześnie postrzega się ją w sensie obiektywnym, jako godność oso-
bową, i  subiektywnym, w  znaczeniu godności osobowościowej. Ta pierw-
sza przynależy każdemu człowiekowi bez względu na jego postawę moral-
ną, a nie osobistą, która ma charakter relatywny i przez to jest uzależniona 
od zasług lub win. Druga z nich może zostać utracona poprzez czyny po-
wszechnie uważane za nieetyczne lub przywrócona w wyniku szczególnego 

1 L. Bosek, Gwarancje godności ludzkiej i  ich wpływ na polskie prawo cywilne, Warszawa 
2012, s. 13. 

2 T. Styczeń, W drodze do etyki, Lublin 1984, s. 269−270.



126 Radosław Kołatek

postępowania i odzyskania społecznego szacunku. Jedynie godność osobo-
wa jako wartość obiektywna stanowi podstawę praw i wolności człowieka3. 
Jest wartością najwyższą, chronioną przez uniwersalne normy moralne. Nie 
będąc zdefiniowaną w żadnym akcie normatywnym, stała się źródłem dla 
uniwersalnych praw człowieka − wśród których można wymienić prawo do 
życia, prawo do nietykalności cielesnej, prawo do sądu − uchodząc za wartość 
najwyższą4. Z jej przyrodzoności wynikają prawa człowieka, które przynale-
żą każdemu. Nie ma więc znaczenia ich aprobata przez państwo. Wprowa-
dzenie ich do krajowego porządku prawnego ma zatem charakter deklara-
toryjny, a nie konstytutywny, ponieważ godność człowieka i jego wolność są 
pierwotne wobec państwa i jego norm5.

Istota

Źródłosłowem dla „godności” jest łaciński termin dignus oznaczający „god-
ny”, „godzien”, „wart uszanowania i czci”. Potocznie godność utożsamia się 
z posiadaniem szacunku przede wszystkim dla samego siebie, jak również dla 
innych. Obecnie powszechną regułą stało się odwoływanie do godności. Tak 
na płaszczyźnie jednostkowej – w odniesieniu do warunków życia codzien-
nego i pracy zawodowej czy możliwości stanowienia o własnym losie – oraz 
ogólnej, w tym narodowej, rozumianej jako opór wobec wszelkich systemów 
totalitarnych6.

W literaturze przedmiotu wskazuje się, że godność osobowa to podsta-
wa wszelkich dóbr i wartości związanych z człowiekiem. Jest przyrodzona 
oraz niezbywalna. Ponadto ma charakter egalitarny i  jest nienaruszalna. 
Wystarczy być człowiekiem, by móc ją posiadać, bez względu na postawę 
moralną. Niemniej to nie dlatego człowiek posiada godność, że jest osobą, 

3 J. Krukowski, Przyrodzona godność osoby ludzkiej podstawą praw człowieka w porządku mię-
dzynarodowym i konstytucyjnym, „Ethos” 45−46 (1999), s. 197.

4 M. Chmaj, Godność człowieka jako źródło jego wolności i praw, [w:] M. Chmaj i in., Konsty-
tucyjne wolności i prawa w Polsce, t. I, Zasady ogólne, Kraków 2002, s. 73.

5 M. Piechowiak, Filozofia praw człowieka. Prawa człowieka w świetle ich międzynarodowej 
ochrony, Lublin 1999, s. 13.

6 J. Mariański, Godność ludzka jako wartość społeczno-moralna. Studium interdyscyplinarne, 
Toruń 2016, s. 11.



127Godność ludzka

lecz jest osobą dlatego, że posiada godność7. Kiedy mówimy o  jej „przyro-
dzoności” oznacza to, że godności nikt człowiekowi nie nadaje. Nie wynika 
ona z  woli większości. Jest niezależna od jakiegokolwiek systemu prawne-
go, co oznacza, że obowiązuje niezależnie od jej potwierdzenia przez wła-
dze polityczne czy religijne i  nie może być przez nie regulowana. Odnosi 
się do wszystkich jednostek bez względu na status społeczny, płeć, rasę, 
wyznanie czy pochodzenie. Dlatego przysługuje zarówno ludziom zasłużo-
nym społecznie, jak i zbrodniarzom. Przyrodzoność godności oznacza rów-
nież to, że jest ona nienabywalna. Ponadto nie wymaga uzasadnienia dla 
swojego istnienia. Z kolei „niezbywalność” oznacza, że człowieka nie można 
pozbawić godności. Ponadto on sam nie może dobrowolnie od niej odstą-
pić. Niemożność zrzeczenia się godności oznacza także brak skutków praw-
nych w przypadku np. notarialnie potwierdzonej deklaracji o chęci zosta-
nia niewolnikiem. Istota egalitarnego charakteru godności, czyli „równości” 
w  jej posiadaniu, sprowadza się do tego, że godność jednej osoby nie jest 
w  jakimkolwiek stopniu mniejsza lub większa od godności innych ludzi. 
Twierdzenie więc, że ktoś jest „prawie” osobą, nie znajduje uzasadnienia. 
Posiadanie tej samej godności przez każdego człowieka rodzi określone kon-
sekwencje prawne w określaniu pozycji jednostki w  społeczeństwie. Znaj-
duje to swój wyraz w postaci postanowień w umowach międzynarodowych 
i konstytucjach poszczególnych państw odnoszących się do podstawowych 
praw i  wolności człowieka, których źródłem jest godność. Ostatnią cechą 
godności jest jej „nienaruszalność”. Wyraża pierwszeństwo godności przed 
normami służącymi jej ochronie w  odniesieniu do poszczególnych praw. 
Służy podkreśleniu, że celem ochrony praw człowieka jest dobro człowieka, 
a nie realizacja poszczególnych standardów. Nienaruszalność godności ozna-
cza również uznanie człowieka za dobro, którego nie można nie brać pod 
uwagę przy realizacji innych dóbr i traktować go w sposób instrumentalny8. 

Godność osoby ludzkiej jest podstawowym elementem człowieczeństwa, 
a  jednocześnie wyznacznikiem moralnej wartości ludzkiego działania9. To 

7 M. Piechowiak, dz. cyt., s. 271–277.
8 M. Piechowiak, Godność jako fundament powinności prawa wobec człowieka, [w:] Urze-

czywistnianie praw człowieka w XXI wieku, red. P. Morciniec, S. Stadniczeńko, Opole 2004,  
s. 39−43. 

9 J. Gałkowski, Jan Paweł II o godności człowieka, [w:] Zagadnienie godności człowieka, red.  
J. Czerkawski, Lublin 1994, s. 103.



128 Radosław Kołatek

nie społeczeństwo nadaje człowiekowi godność, lecz jest ono zobowiązane 
do jej poszanowania i chronienia. Godność stanowi źródło praw ludzkich, 
ze szczególnym uwzględnieniem prawa do życia i wolności przekonań, jak 
i obowiązku pomocy człowiekowi w nędzy materialnej, która prowadzi do 
wykluczenia go z udziału w życiu społecznym10. 

Godność jest zatem wartością, do której odwołują się w  ostatecznym 
rozrachunku niemal wszystkie teorie etyczne11. Ta uniwersalność polega na 
uznaniu powszechnego charakteru godności. Jeżeli więc jest uznawana za 
wartość uniwersalną, to przysługuje wszystkim, a  jednocześnie wszyscy są 
zobowiązani do poszanowania jej samej, jak również praw, dla których jest 
źródłem.

Historyczne ujęcie 

Argumentacja odwołująca się do godności ludzkiej swoimi korzeniami tkwi 
zarówno w starożytnej filozofii greckiej, jak i w myśli judeochrześcijańskiej. 
Ta ostatnia nadała jej bardziej precyzyjny wymiar, rozwijając zaczerpnię-
tą z judaizmu teorię człowieka jako imago Dei12. Najważniejsze koncepcje tej 
epoki podkreślały brak zdeterminowania ludzkiego losu i kładły nacisk na 
wagę transcendentalnie pojętej wolnej woli. Ich wspólnym mianownikiem 
jest ukierunkowanie i uzasadnienie, które znajduje się w teocentrycznej kon-
cepcji humanizmu13. W ujęciu św. Augustyna kluczowa dla godności czło-
wieka jest jedynie wolna wola, tj. abstrakcyjna możność wyboru dobra i zła. 
Nie zależy ona natomiast od stopnia poszanowania nakazów Boga14. Tomasz 
z Akwinu lapidarnie podkreśla, że to, co posiada godność, jest osobą. Tkwi 
ona w istocie ludzkiej – w jej „wewnętrznej wolności”, a także w „istnieniu 
dla samej siebie”15. Połączenie przez Akwinatę godności i osobowego bytu 
tworzy filozoficzne uzasadnienie paradygmatu praw ludzkich, zgodnie 

10 K. Wojtyła, Przemówienie na Zgromadzeniu Ogólnym Organizacji Narodów Zjednoczonych 
z 2 października 1979 r., [w:] Jan Paweł II, Dzieła zebrane, t. 12, Kraków 2009, s. 108. 

11 M. Środa, Idea godności w kulturze i etyce, Warszawa 1993, s. 6. 
12 F. J. Mazurek, Godność osoby ludzkiej podstawą praw człowieka, Lublin 2001 s. 11. 
13 S. Swieżawski, Dzieje filozofii europejskiej w XV wieku, Warszawa 1983, s. 190−204.
14 J. Korolec, Perfekcjonizm kultury średniowiecznej, [w:] Zagadnienie godności człowieka, dz. 

cyt., s. 21−35.
15 M. Piechowiak, Filozofia praw człowieka, dz. cyt., s. 279.



129Godność ludzka

z którym godność i wynikające z niej prawa ludzkie przynależą każdemu 
człowiekowi16. Renesans przynosi pewną dychotomię w  rozumieniu god-
ności człowieka. Jeden z nurtów definiuje ją przez pryzmat teocentrycznej 
wizji człowieka. Oparcie się na samej naturze ludzkiej jest z kolei fundamen-
tem dla drugiego nurtu, który wraz z prometejskim non serviam miał istot-
ny wpływ na kulturę renesansową17. Jednak najsilniej swoje piętno na kon-
cepcji godności ludzkiej odcisnęły kantyzm i personalizm. Istotą pierwszej 
koncepcji jest bezwzględna wartość człowieka będącego podmiotem prawa 
moralnego, co rodzi powszechne obowiązki poszanowania cudzej i własnej 
podmiotowości. Imperatywem kategorycznym jest nakaz uznania podmio-
towości każdej istoty ludzkiej oraz zakaz jej uprzedmiotowienia. Persona-
lizm natomiast koncentruje się na godności osobowej człowieka. Jest ona 
strukturalnie wpisana w naturę każdego istnienia ludzkiego. Założenie o ist-
nieniu istoty ludzkiej nieposiadającej godności jest wewnętrznie sprzeczne. 
Zaistnienie jednostki, która jest bytem posiadającym godność ludzką, auto-
matycznie implikuje przysługujące jej prawa człowieka18. Radykalnym kry-
tykiem takiego podejścia był Nietzsche, dla którego idea równej godności to 
resentyment wynikający ze wzrostu liczby ludzi słabych w społeczeństwie. 
Przysługuje ona jedynie ludziom wyjątkowym, a jej powszechność jest try-
wializowaniem idei godności19. W wymiarze politycznym zakwestionowania 
tezy o powszechnej godności ludzkiej dokonał nazizm, którego skutki po-
lityki rasowej i  eugenicznej zostały jednoznacznie odrzucone po II wojnie 
światowej. Godność człowieka to rdzeń nauczania społecznego Kościoła ka-
tolickiego od czasów Leona XIII aż do schyłku pontyfikatu Jana Pawła II. 
W tym okresie nauczanie papieskie wprowadziło do dyskursu publicznego, 
w kontekście ludzkiej godności, takie klasyczne idee i wartości jak: prawda, 
dobro, sprawiedliwość, sumienie, miłość, miłosierdzie czy cnota20.

16 M. Piechowiak, Tomasza z Akwinu koncepcja godności osoby ludzkiej jako podstawy prawa. 
Komentarz do rozdziałów 111−113 księgi III Tomasza z Akwinu „Summa Contra Gentiles”, „Poznań-
skie Studia Teologiczne” 14 (2003), s. 227.

17 M. Środa, dz. cyt., s. 71−73.
18 L. Bosek, dz. cyt., s. 67−68. 
19 F. Nietzsche, Poza dobrem i złem, Warszawa−Kraków 1912, s. 56 i 88. 
20 M. Sadowski, Godność człowieka i dobro wspólne w papieskim nauczaniu społecznym (1878–

–2005), Wrocław 2010, s. 269. 



130 Radosław Kołatek

Stan rzeczy. Regulacja prawna oraz orzecznictwo

Wyraźne odwołania do koncepcji godności człowieka pojawiły się w umo-
wach międzynarodowych po II wojnie światowej. Pierwszym aktem prawa 
międzynarodowego, w którym uznano ją za podstawę wszystkich praw czło-
wieka oraz podkreślono ich uniwersalność, była Karta Narodów Zjednoczo-
nych z 1945 r. Dzięki temu godność stała się podstawą międzynarodowych in-
strumentów służących prawom człowieka i prawu humanitarnemu. W pre-
ambule Karty stwierdzono, że wszystkie prawa człowieka wynikają z godno-
ści i wartości, które są właściwe osobie ludzkiej, i wskazano, że osoba ludzka 
jest centralnym podmiotem praw człowieka i podstawowych wolności. 

Ogólna zasada, zgodnie z  którą wszyscy ludzie rodzą się wolni i  rów-
ni pod względem godności i praw, została potwierdzona w artykule 1 Po-
wszechnej Deklaracji Praw Człowieka z 1948 r., dokumencie przełomowym 
z punktu widzenia powszechnej ochrony praw człowieka. Państwa – sygna-
tariusze zobowiązały się do przestrzegania uznanych na całym świecie praw 
człowieka, a także respektowania godności ludzkiej, tym samym nakładając 
na siebie określony zakres obowiązków. Znaczenie godności zostało ponow-
nie potwierdzone przez wszystkie państwa w Deklaracji Wiedeńskiej oraz 
w Programie Działania przyjętym na Światowej Konferencji Praw Człowieka 
w 1993 r., a pod koniec lat 90. XX wieku stała się ona centralnym punktem 
wszystkich inicjatyw dotyczących praw człowieka przedstawionych przez 
Zgromadzenie Ogólne ONZ. Wytyczne w  sprawie nowych instrumentów 
praw człowieka podkreślały fundamentalny charakter tych zasad, które wy-
nikają z przyrodzonej godności człowieka21. W ramach obowiązującego pa-
radygmatu prawnomiędzynarodowego każdy człowiek jest osobą (godność 
i prawa przysługują niezależnie od poszczególnych cech). Jednocześnie god-
ność w Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka oraz w  innych traktatach 
z zakresu praw człowieka22 jest postrzegana jako źródło praw, gwarantujące 
im przyrodzoną naturę23. Ma ona charakter osobowy, a nie osobisty. Ponadto 

21 R. Kołatek, The Principle of Human Dignity in the Primary and AFSJ Secondary Legislation 
of the European Union, „Zeszyty Prawnicze BAS” 2 (2018), s. 30–32.

22 Zob. teksty odnośnych traktatów: B. Gronowska, T. Jasudowicz, C. Mik, Prawa czło-
wieka. Dokumenty międzynarodowe, Toruń 1996.

23 C. Mik, Zbiorowe prawa człowieka: analiza krytyczna koncepcji, Toruń 1992, s. 13–14.



131Godność ludzka

w tym wymiarze ma wartość autonomiczną, która nie jest sprowadzana do 
uprawnienia podmiotowego24.

Przyjęcie Międzynarodowych Paktów Praw Człowieka w  1966 r. miało 
istotny wpływ na umocnienie pozycji godności człowieka w  prawie mię-
dzynarodowym25. Kluczowego znaczenia nabiera potwierdzenie przyrodzo-
nej godności człowieka jako źródła dla jego praw, co zostało podkreślone 
w preambule Międzynarodowego Paktu Praw Obywatelskich i Politycznych. 
Założenie, iż godność człowieka ma charakter przyrodzony, a  nie nadany 
– co było zbieżne z poglądem wyrażonym w Powszechnej Deklaracji Praw 
Człowieka − zostało również podtrzymane w  art. 10 ust. 1 Paktu. Przepis 
ten stanowi gwarancję, że w przypadku pozbawienia wolności osoba „będzie 
traktowana w sposób humanitarny i z poszanowaniem przyrodzonej godno-
ści człowieka”. W Międzynarodowym Pakcie Praw Gospodarczych, Społecz-
nych i Kulturalnych, który na przyrodzoną godność człowieka zwraca uwagę 
w preambule, istotne jest odniesienie do godności zawarte w art. 13 ust. 1. 
Przepis ten, podkreślając, że „nauczanie powinno zmierzać do pełnego roz-
woju osobowości i poczucia godności ludzkiej”, rozumiany jest w doktrynie 
jako element wychowawczy Paktu26. 

Wśród innych aktów prawa międzynarodowego, w których wyraźnie od-
woływano się do wrodzonej godności człowieka, należy wymienić Akt koń-
cowy Konferencji Bezpieczeństwa i Współpracy w Europie oraz Konwencję 
o prawach dziecka z 1989 r. W pierwszym dokumencie zasadnicze znaczenie 
ma zasada siódma, zgodnie z którą państwa – strony konferencji zobowiązały 
się do poparcia praw i wolności, które wynikają z „przyrodzonej godności 
osoby ludzkiej i mają podstawowe znaczenie dla swobodnego jej rozwoju”, 
a także zachęty do efektywnego korzystania z nich. Podobnie jak w przypad-
ku wcześniejszych aktów prawa międzynarodowego, również tutaj godność 
ma charakter wrodzony i przynależy człowiekowi jedynie z samej racji, że 
jest on człowiekiem. Ponadto stanowi element niezbędny dla rozwoju czło-
wieka27. Również Konwencja o prawach dziecka wyraźnie wskazuje na wro-

24 Tenże, Koncepcja normatywna europejskiego prawa praw człowieka, Toruń 1994, s. 166–167.
25 Ratyfikacja obu paktów przez Polskę miała miejsce 3 marca 1977 r., Dz. U. z 1977 r. 

Nr 38, poz. 167.
26 M. Chmaj, Źródło wolności i praw człowieka, [w:] Wolności i prawa człowieka w Konsty-

tucji Rzeczypospolitej Polskiej, red. M. Chmaj, Warszawa 2016, s. 34–35.
27 E. Osmańczyk, Encyklopedia ONZ i stosunków międzynarodowych, Warszawa 1982, s. 20.



132 Radosław Kołatek

dzony charakter godności i niezbywalność wynikających z niej praw, które 
przysługują wszystkim ludziom. 

W doktrynie wskazuje się również na Europejską Konwencję o Ochro-
nie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności. Wprawdzie nie wspomina 
ona w żadnym miejscu o godności przynależnej wszystkim istotom ludzkim, 
jednak pełne uznanie godności człowieka jest postanowione w Preambule do 
Protokołu nr 13 Konwencji, dotyczącego zniesienia kary śmierci bez względu 
na okoliczności28.

Do prawa pierwotnego Unii Europejskiej zasada godności ludzkiej została 
wprowadzona po raz pierwszy w 2009 r.29 Niemniej jej rozumienie w Trak-
tacie o Unii Europejskiej (TUE), a szczególnie w Karcie Praw Podstawowych 
UE (KPP), istotnie odbiega od dominującego poglądu na ten temat w prawie 
międzynarodowym, opartym na tradycji Powszechnej Deklaracji Praw Czło-
wieka z 1948 r.30 Poszanowanie dla praw człowieka i podstawowych wolno-
ści zostało wprawdzie wyrażone w preambule TUE. Jednak godność została 
całkowicie pominięta wśród wyliczonych w drugim motywie fundamental-
nych wartości: „INSPIROWANI kulturowym, religijnym i humanistycznym 
dziedzictwem Europy, z którego wynikają powszechne wartości, stanowiące 
nienaruszalne i niezbywalne prawa człowieka, jak również wolność, demo-
kracja, równość oraz państwo prawne”. Dla autorów TUE wartości wyni-
kają z kulturowego, duchowego i humanistycznego dziedzictwa Europy. To 
z kolei oznacza, że wartości, jak również ich powszechność, są cechą uznaną 
ze względu na rozwój kultury31. „W takiej perspektywie konsekwentne jest 
pominięcie godności, która pojmowana jest jako przyrodzone, w swej istocie 

28 L. Garlicki, [w:] Konwencja o  Ochronie Praw Człowieka i  Podstawowych Wolności, red.  
L. Garlicki, t. I. Komentarz do art. 1–18, Warszawa 2009, s. 20, 100.

29 Należy zaznaczyć, że w prawie pochodnym UE pojęcie godności pojawiło się już dużo 
wcześniej, choć w wymiarze incydentalnym − zasadniczo do materii regulowanej w ramach 
konkretnego aktu normatywnego. Przykładowo rozporządzenie Rady (EWG) Nr 1612/68 
z 15.10.1968 r. w sprawie swobodnego przepływu pracowników wewnątrz Wspólnoty (Dz. 
Urz. WE L Nr 257, s. 2) w akapicie piątym Preambuły stanowiło, że: „prawo swobodnego 
przepływu pracowników, wykonywane w  obiektywnych warunkach wolności i  godności, 
wymaga”.

30 M. Piechowiak, Karta Praw Podstawowych UE – wróg czy sprzymierzeniec tradycyjnych 
wartości, „Chrześcijaństwo – Świat – Polityka. Zeszyty Społecznej Myśli Kościoła” 3 (2008), 
s. 25–26.

31 Tamże, s. 25.



133Godność ludzka

niezależne od kultury, źródło praw” 32. W ten sposób dochodzi również do 
zakwestionowania podstawowych cech praw człowieka, ich powszechności 
i  roszczenia powszechnego ich uznania, ponieważ w takim ujęciu wynika-
ją one z kultury i tradycji, a nie obiektywnej rzeczywistości (przyrodzonej 
godności). Dokonano w  ten sposób pewnego przesunięcia w  rozumieniu 
pojęcia godności ludzkiej wobec sposobu rozumienia tej koncepcji w trak-
tatach z zakresu praw człowieka. W takiej formie jest ono bliższe tym nur-
tom współczesnej doktryny prawa, które zasadniczo stoją w  opozycji do 
dotychczasowego postrzegania godności człowieka, określanego przez nie 
jako „koncepcja niejednoznaczna” oraz „mająca ideologiczne zabarwienie”33. 
W  nowym, współczesnym ujęciu godność uznawana jest już nie tylko za 
przynależną człowiekowi, a zatem nieutracalną i niezbywalną. Alternatyw-
nie postrzegana jest jako wartość, którą człowiek może dopiero osiągnąć, lub 
jako „konstytuowana w procesie społecznego uznawania poprzez pozytywną 
ocenę roszczeń jednostki o społeczne uznanie i szacunek”34.

Sam obowiązek poszanowania godności człowieka wynika z art. 2 TUE. 
Zgodnie z  jego brzmieniem „Unia opiera się na wartościach poszanowania 
godności osoby ludzkiej, wolności, demokracji, równości, państwa prawne-
go, jak również poszanowania praw człowieka, w tym praw osób należących 
do mniejszości. Wartości te są wspólne Państwom Członkowskim w społe-
czeństwie opartym na pluralizmie, niedyskryminacji, tolerancji, sprawiedli-
wości, solidarności oraz na równości kobiet i mężczyzn”. Drugie zdanie tej 
normy podkreśla związanie wszystkich państw UE taką powinnością. Za-
razem znajduje ona swoje rozwinięcie w art. 3 ust. 1 TUE, stanowiącym, że 
poszanowanie godności ludzkiej jest jednym z celów pierwotnych UE, który 
Unia Europejska wspiera. Zatem powiązanie art. 2 z art. 3 ust. 1 TUE, defi-
niującym cele UE, podwyższa normatywną jakość ochrony godności ludz-
kiej. To połączenie oznacza również, że prawo UE jest systemem obiektyw-
nych i wiążących wartości35. 

32 Tamże, s. 26.
33 N. Rao, Three Concepts of Dignity in Constitutional Law, „Notre Dame Law Review” 86 

(2011), s. 186; cyt. za: A. Wróbel, Karta Praw Podstawowych Unii Europejskiej. Komentarz, War-
szawa 2020, s. 5–7 (wyd. elektroniczne). 

34 N. Teifke, Das Prinzip, Tybinga 2011, s. 46–52; cyt. za: A. Wróbel, dz. cyt.
35 Tamże, s. 238.



134 Radosław Kołatek

Ponadto obowiązek poszanowania godności ustanowiony w art. 2 TUE 
w związku z art. 1 KPP, stanowiącym o nienaruszalności godności ludzkiej, 
oznacza, że przepis ten wyraża podstawową normę porządku publicznego. 
W takim przypadku „gwarancja godności ludzkiej rozumiana jako zasada 
porządku publicznego rzutuje bezpośrednio na interpretację i  stosowanie 
całego prawa wspólnotowego, w  szczególności praw podstawowych UE. 
Gwarancja godności ludzkiej zapewnia materialną jedność porządku praw-
nego UE, w którym wszystkie prawa podstawowe z niej wynikają i na nią są 
zorientowane”36. Rodzi to trojakiego rodzaju skutki. Po pierwsze, w odnie-
sieniu do przystąpienia do UE – państwo europejskie, ubiegające się o człon-
kostwo w UE, musi zapewnić m.in. poszanowanie godności człowieka (art. 
49 TUE). Po drugie, w przypadku poważnego naruszenia gwarancji godności 
ludzkiej przez państwo członkowskie można zastosować zawieszenie praw 
wynikających z członkostwa tego państwa w UE (art. 7 ust. 2 TUE). Po trze-
cie, do ochrony godności ludzkiej podczas swojej aktywności została zobo-
wiązana Unia Europejska w ramach wspólnej polityki zagranicznej i bezpie-
czeństwa na podstawie art. 3 ust. 5 i art. 21 TUE37. 

Nie można pominąć roli KPP w  zapewnieniu ochrony godności ludz-
kiej, pamiętając, że ma ona taką samą moc prawną jak oba unijne traktaty. 
Już w preambule KPP określa się godność ludzką jako jedną z „niepodziel-
nych, uniwersalnych wartości”, na których opiera się Unia Europejska. Jest 
to zasada, która ma niezależny charakter wobec pozostałych wymienionych 
w Karcie, przez co nic nie osłabia jej statusu. Z tego wynika, na co wska-
zują Wyjaśnienia do KPP38, że „godność osoby ludzkiej jest nie tylko pra-
wem podstawowym samym w sobie, ale stanowi rzeczywistą podstawę praw 
podstawowych”. Niemniej KPP nie wskazuje expressis verbis na godność oso-
bową człowieka jako źródło praw podstawowych. Również w treści Wyja-
śnień godność człowieka jest definiowana równocześnie jako odrębne prawo 
człowieka do godności oraz jako podstawa (wzorem Powszechnej Deklara-
cji Praw Człowieka) praw podstawowych. Natomiast, podobnie jak to jest 

36 Tamże.
37 L. Bartels, The EU’s Human Rights Obligations in Relation to Policies with Extraterritorial 

Effects, „The European Journal of International Law” 4 (2014), s. 1073.
38 Wyjaśnienia Prezydium Konwentu do Karty Praw Podstawowych UE, Dz. Urz. UE z 2007 r.,  

C 303/02, s. 17. Wyjaśnienia stanowią narzędzie interpretacyjne do Karty zgodnie z art. 6 
ust. 1 ak. 3 TUE.



135Godność ludzka

w Preambule do TUE, za źródło powszechnych, nienaruszalnych i niezby-
walnych praw człowieka zostało uznane kulturowe, duchowe (spirituel we 
francuskiej wersji KPP) i humanistyczne dziedzictwo Europy39.

Na integralność godności ludzkiej wskazuje art. 1 Karty, stanowiąc, że 
jest ona nienaruszalna. Oznacza to więc, że żaden człowiek nie może być 
jej pozbawiony. Nie może również jej utracić ani jej się zrzec. Przepis ten 
jest więc prawem podmiotowym, czyniąc uprawnionym podmiotem wy-
łącznie ludzi. Z tego wynika wymóg poszanowania oraz ochrony godności, 
który jest skierowany do instytucji i organów UE, a  także państw człon-
kowskich40. Zgodnie z  art. 51 § 1 zd. 1 wszystkie instytucje i  organy UE, 
a także państwa członkowskie powinny wziąć pod uwagę obowiązek posza-
nowania i ochrony godności ludzkiej w zakresie, w jakim stosują one prawo 
UE. To oznacza, że nie tylko nie wolno im naruszać ludzkiej godności, lecz 
również w zakresie swoich kompetencji są zobowiązane do przeciwdziała-
nia wszelkim próbom ingerencji w godność ludzką podejmowanych przez 
podmioty trzecie. Równocześnie jednostce, w przypadku próby ingerencji 
tych podmiotów w jej godność, przysługuje prawo do sprzeciwienia się ta-
kim działaniom jako bezprawnym41. Ponadto przepisy art. 2 i 3 Karty, bę-
dące rozwinięciem wymogu poszanowania i  ochrony godności człowieka 
zapisanej w art. 1, wskazują, że każdy człowiek ma prawo do życia oraz do 
poszanowania jego integralności fizycznej i psychicznej, a co za tym idzie 
nie może być skazany na karę śmierci. Z tego wynika zakaz praktyk euge-
nicznych i klonowania ludzi, tortur, niewolnictwa oraz pracy przymusowej. 
Nie ulega więc wątpliwości, że zasada godności ludzkiej obejmuje aspekty 
fizycznej egzystencji jednostki42. Innym istotnym aspektem poszanowania 
godności człowieka, na który zwraca uwagę Karta Praw Podstawowych, 
jest praca zawodowa. Zgodnie z art. 31 Karty każdy „pracownik ma prawo 

39 E. H. Morawska, Prawa konstytucyjne człowieka i  obywatela w Rzeczypospolitej Polskiej 
a prawa podstawowe Unii Europejskiej. Analiza porównawcza, „Przegląd Sejmowy” 1 (2009), s. 37.

40 C. Mik, dz. cyt., s. 69–70. 
41 W. Heyde, Article 1 – Human Dignity, [w:] EU Network of Independent Experts on 

Fundamental Rights, The Commentary of the Charter of Fundamental Rights of the European 
Union, 2006, s. 25, https://sites.uclouvain.be/cridho/documents/Download.Rep/Network-
CommentaryFinal.pdf, dostęp z: 04.05.2018.

42 E. H. Morawska, Konstrukcja normatywna praw podstawowych w Unii Europejskiej w Kar-
cie Praw Podstawowych Unii Europejskiej, [w:] Prawa podstawowe w prawie i praktyce Unii Europej-
skiej, red. C. Mik, K. Gałka, Toruń 2009, s. 54. 

https://sites.uclouvain.be/cridho/documents/Download.Rep/NetworkCommentaryFinal.pdf
https://sites.uclouvain.be/cridho/documents/Download.Rep/NetworkCommentaryFinal.pdf


136 Radosław Kołatek

do warunków pracy szanujących jego zdrowie, bezpieczeństwo i godność”. 
Można argumentować, że „biorąc pod uwagę związek między art. 31 Karty 
a art. 1 dotyczącym godności ludzkiej, art. 31 jest przepisem o «znaczącej 
wadze i normatywnym znaczeniu»”43. 

Wśród konstytucji państw należących do Unii Europejskiej można wy-
odrębnić te, które umieszczają godność człowieka w części poświęconej za-
sadom, prawom i wolnościom konstytucyjnym, inne, gdzie odniesienie do 
godności znajduje się jedynie w  Preambule, oraz takie, które pomijają tę 
kwestię całkowicie, jak np. konstytucja Danii. Pierwszy przypadek najle-
piej ilustruje konstytucja Republiki Federalnej Niemiec, która w artykule 
pierwszym stanowi, że godność człowieka jest nienaruszalna, a  jej posza-
nowanie i ochrona są obowiązkiem wszelkich władz państwowych. Z kolei 
uznanie godności ludzkiej za podstawową wartość niemieckiego państwa 
prowadzi do zasady równości wobec prawa44. W podobnym duchu brzmią 
postanowienia konstytucji Finlandii, wskazując na konstytucyjne gwaran-
cje nienaruszalności godności ludzkiej, wolności i praw jednostki (§ 1 zd. 3). 
Bogata w odniesienia do godności człowieka jest konstytucja Włoch. Przede 
wszystkim w  art. 3 podkreśla się, że „wszyscy obywatele mają jednakową 
godność społeczną i  są równi wobec prawa bez względu na płeć, rasę, ję-
zyk, religię, poglądy polityczne, położenie osobiste i społeczne”. W odniesie-
niu do zabiegów medycznych włoskie przepisy konstytucyjne stanowią, że 
„nikt nie może być zmuszony do poddania się określonemu leczeniu w inny 
sposób jak tylko na podstawie przepisów ustawy. Ustawa nie może w żad-
nym wypadku naruszać granic wytyczonych przez poszanowanie dla osoby 
ludzkiej” (art. 32). Co rzadkie w przepisach konstytucyjnych, włoska ustawa 
zasadnicza, odnosząc się do wolności gospodarczej, podkreśla, że prywatna 
inicjatywa gospodarcza nie może być wykonywana w sprzeczności z zasadą 
użyteczności społecznej albo w sposób przynoszący szkodę bezpieczeństwu, 
wolności, godności ludzkiej (art. 41). Również konstytucja Republiki Cze-
skiej postrzega godność człowieka jako jedną z niepodważalnych wartości, 
co zostało stwierdzone w Preambule. W przypadku Republiki Słowacji na 
kwestię godności człowieka zwracają uwagę art. 12 i 19. Pierwszy z nich sta-

43 A. Bogg, Article  31, [w:] The EU Charter of Fundamental Rights. A  Commentary, red.  
S. Peers, Oxford – Portland 2014, s. 836–837.

44 E. H. Morawska, Klauzula państwa prawnego w Konstytucji RP na tle orzecznictwa Trybu-
nału Konstytucyjnego, Toruń 2003, s. 62.



137Godność ludzka

nowi, że „ludzie są wolni i równi w godności i w prawach. Podstawowe pra-
wa i wolności nie mogą być odbierane, zbywane, nie ulegają przedawnieniu 
i uchyleniu”. W drugim przepisie podkreśla się kwestie godności osobistej, 
stanowiąc, że „każdy ma prawo do zachowania ludzkiej godności, osobistej 
czci i ochrony dobrego imienia”.

Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej pod wpływem regulacji między-
narodowych wiąże prawa i wolności człowieka z jego przyrodzoną godno-
ścią, rozumianą jako godność osobowa człowieka, czyli każdej istoty ludzkiej. 
Wartość ta zajmuje centralne miejsce, co wynika z przyjętego przez polskie-
go ustrojodawcę obiektywnego systemu wartości, w którym postanowienia 
o prawach i wolnościach jednostki, zebrane przede wszystkim w rozdziale 
II Konstytucji, zajmują kluczowe miejsce45. Przepis art. 30 Konstytucji RP 
rozstrzyga, że jest ona dobrem źródłowym, czyli mającym charakter pier-
wotny w stosunku do państwa i prawa46, oraz że jest nienaruszalna. W tym 
rozumieniu godność człowieka jest podstawą jego „wolności i praw, obliguje 
ustawodawcę do ustanowienia takiej ochrony praw podmiotowych jednost-
ki, aby mogła ona w pełni realizować się jako osoba. Podstawowym warun-
kiem autorealizacji osoby ludzkiej jest prawo do życia, ponieważ samo ist-
nienie jest największą doskonałością bytu”47. W końcu nie można pominąć 
faktu, iż godność człowieka, o  której mowa w  art. 30 Konstytucji, pełni 
w porządku konstytucyjnym również funkcję łącznika między Konstytucją 
jako aktem prawa pozytywnego a  porządkiem prawnonaturalnym. God-
ność człowieka to prawo podmiotowe, będące trwałą podstawą całego po-
rządku konstytucyjnego (art. 233 ust. 1 i preambuła Konstytucji RP)48. God-
ność w takim znaczeniu, jakie nadaje jej Trybunał Konstytucyjny (TK), nie 
jest rozumiana jako zespół praw nadawanych przez państwo, ponieważ jest 
to kategoria pierwotna w stosunku do państwa. Jej poszanowanie i ochrona 
należy do obowiązków władz publicznych49. Orzecznictwo TK odnosi się do 
godności człowieka na dwóch płaszczyznach, tj. jako wartości i jako normy 

45 Wyrok TK z dnia 23 marca 1999 r., K 2/98, OTK 1999, nr 3, poz. 38.
46 Wyrok TK z dnia 4 kwietnia 2001 r., K 11/00 OTK ZU 2001, nr 3, poz. 54.
47 J. Potrzeszcz, Filozoficzne podstawy praw człowieka w Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej 

z 1997 roku, „Roczniki Nauk Prawnych” 12 (2002), nr 1, s. 42. 
48 L. Bosek, dz. cyt., s. 81. 
49 J. Potrzeszcz, Godność człowieka w  orzecznictwie polskiego Trybunału Konstytucyjnego, 

„Roczniki Nauk Prawnych” 15 (2005), nr 1, s. 31−33.



138 Radosław Kołatek

prawnej. W pierwszym przypadku, jako podstawa aksjologiczna i równo-
cześnie przesłanka dla porządku konstytucyjnego, ma ona znaczenie dla 
wykładni i stosowania postanowień o prawach, wolnościach i obowiązkach 
jednostki50. Wchodząc w  korelację z  innymi wartościami (wolności lub 
ochrony życia), stanowi dla nich źródło, umożliwiając TK w poszczególnych 
sprawach porządkowanie wspomnianych wartości oraz zasad Konstytucji, 
które je uszczegóławiają51. Z kolei godność w znaczeniu normy występuje 
jako prawo podmiotowe człowieka wymagające poszanowania. Szacunek 
stanowi adekwatną odpowiedź na godność pojmowaną jako prawo. Określa 
pozycję jednostki w społeczeństwie. Przybiera postać żądania poszanowa-
nia godności człowieka i wyznacza sposób postępowania organów państwa 
w razie jej naruszenia. Oznacza, że człowiek ma być traktowany jako wolny, 
autonomiczny zdolny do rozwijania się52. W takim znaczeniu godność rozu-
miana jako norma staje się wzorcem kontroli. Naruszenie godności oczywi-
ście może nastąpić, ale z samej definicji jest już nielegalne.

Bibliografia

Ź r ó d ł a 

Konstytucja RP z dnia 2 kwietnia 1997 r., Dz. U. z 1997 r. Nr 78, poz. 483 z późn. zm.
Konwencja o  ochronie praw człowieka i  podstawowych wolności sporządzona 

w Rzymie dnia 4 listopada 1950 r., Dz. U. z 1993 r. Nr 61, poz. 284.
Traktat o Unii Europejskiej (wersja skonsolidowana), Dz. Urz. UE z 26.10.2012 r.,  

C 326. 
Karta Praw Podstawowych UE, Dz. Urz. UE z 14.12.2007 r., 2007/C 303/01. 
Wyjaśnienia Prezydium Konwentu do Karty Praw Podstawowych Unii Europej-

skiej, Dziennik Urzędowy Unii Europejskiej z 2007 r., C 303/02.
Wyrok TK z dnia 23 marca 1999 r., K 2/98, OTK 1999, nr 3, poz. 38.
Wyrok TK z dnia 30 września 2008 r., K 44/07, OTK-A 2008, nr 7, poz. 126, s. 1331.
Wyrok TK z dnia 4 kwietnia 2001 r., K 11/00 OTK ZU 2001, nr 3, poz. 54.

50 M. Granat, Godność człowieka z art. 30 Konstytucji RP jako wartość i jako norma prawna, 
„Państwo i Prawo” 8 (2014), s. 13−14.

51 Tenże, Dobro wspólne w pojmowaniu Trybunału Konstytucyjnego, [w:] Dobro wspólne. Teoria 
i praktyka, red. W. Arndt, F. Longchamps de Bérier, K. Szczucki, Warszawa 2013, s. 127−135.

52 Wyrok TK z dnia 30 września 2008 r., K 44/07, OTK-A 2008, nr 7, poz. 126, s. 1331.



139Godność ludzka

O p r a c o w a n i a

Bartels L., The EU’s Human Rights Obligations in Relation to Policies with Extraterritorial 
Effects, „The European Journal of International Law” 4 (2014), s. 1071–1091.

Bogg A., Article  31, [w:] The EU Charter of Fundamental Rights. A Commentary, red.  
S. Peers, Oxford – Portland 2014, s. 833– 858.

Bosek L., Gwarancje godności ludzkiej i ich wpływ na polskie prawo cywilne, Warszawa 
2012. 

Chmaj M., Godność człowieka jako źródło jego wolności i praw, [w:] M. Chmaj i in., Kon-
stytucyjne wolności i prawa w Polsce, t. I, Zasady ogólne, Kraków 2002, s. 27–33.

Chmaj M., Źródło wolności i praw człowieka, [w:] Wolności i prawa człowieka w Konstytu-
cji Rzeczypospolitej Polskiej, red. M. Chmaj, Warszawa 2016, s. 28–40.

Gałkowski J., Jan Paweł II o godności człowieka, [w:] Zagadnienie godności człowieka, red. 
J. Czerkawski, Lublin 1994, s. 103–112.

Garlicki L., Konwencja o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności, t. I, Ko-
mentarz do art. 1–18, Warszawa 2009.

Granat M., Dobro wspólne w pojmowaniu Trybunału Konstytucyjnego, [w:] Dobro wspólne. 
Teoria i praktyka, red. W. Arndt, F. Longchamps de Bérier, K. Szczucki, Warsza-
wa 2013, s. 127–137.

Granat M., Godność człowieka z art. 30 Konstytucji RP jako wartość i jako norma prawna, 
„Państwo i Prawo” 8 (2014), s. 3–22.

Kołatek R., The Principle of Human Dignity in the Primary and AFSJ Secondary Legisla-
tion of the European Union, „Zeszyty Prawnicze BAS” 2 (2018), s. 29–44.

Korolec J., Perfekcjonizm kultury średniowiecznej, [w:] Zagadnienie godności człowieka, 
red. J. Czerkawski, Lublin 1994, s. 21–35.

Krukowski J., Przyrodzona godność osoby ludzkiej podstawą praw człowieka w porządku 
międzynarodowym i konstytucyjnym, „Ethos”45–46 (1999), s. 191–199.

Mariański J., Godność ludzka jako wartość społeczno-moralna. Studium interdyscyplinar-
ne, Toruń 2016.

Mazurek F.J., Godność osoby ludzkiej podstawą praw człowieka, Lublin 2001.
Mik C., Koncepcja normatywna europejskiego prawa praw człowieka, Toruń 1994.
Mik C., Zbiorowe prawa człowieka: analiza krytyczna koncepcji, Toruń 1992.
Morawska E. H., Klauzula państwa prawnego w Konstytucji RP na tle orzecznictwa Try-

bunału Konstytucyjnego, Toruń 2003.
Morawska E. H., Prawa konstytucyjne człowieka i obywatela w Rzeczypospolitej Polskiej 

a prawa podstawowe Unii Europejskiej. Analiza porównawcza, „Przegląd Sejmowy” 1 
(2009), s. 31–53.

Osmańczyk E., Encyklopedia ONZ i stosunków międzynarodowych, Warszawa 1982.
Piechowiak M., Filozofia praw człowieka. Prawa człowieka w świetle ich międzynarodowej 

ochrony, Lublin 1999.
Piechowiak M., Godność jako fundament powinności prawa wobec człowieka, [w:] Urze-

czywistnianie praw człowieka w  XXI wieku, red. P. Morciniec, S. Stadniczeńko, 
Opole 2004, s. 33–54.



140 Radosław Kołatek

Piechowiak M., Tomasza z Akwinu koncepcja godności osoby ludzkiej jako podstawy pra-
wa. Komentarz do rozdziałów 111–113 księgi III Tomasza z Akwinu Summa Contra Gen-
tiles, „Poznańskie Studia Teologiczne” 14 (2003), s. 219–242.

Potrzeszcz J., Filozoficzne podstawy praw człowieka w Konstytucji Rzeczypospolitej Pol-
skiej z 1997 roku, „Roczniki Nauk Prawnych” 12 (2002), nr 1, s. 19–43.

Potrzeszcz J., Godność człowieka w orzecznictwie polskiego Trybunału Konstytucyjnego, 
„Roczniki Nauk Prawnych” 15 (2005), nr 1, s. 27–49.

Rao N., Three Concepts of Dignity in Constitutional Law, „Notre Dame Law Review” 
86 (2011), s. 183–271.

Sadowski M., Godność człowieka i  dobro wspólne w  papieskim nauczaniu społecznym 
(1878–2005), Wrocław 2010.

Styczeń T., W drodze do etyki, Lublin 1984.
Swieżawski S., Dzieje filozofii europejskiej w XV wieku, Warszawa 1983.
Środa M., Idea godności w kulturze i etyce, Warszawa 1993. 
Teifke N., Das Prinzip, Tybinga 2011.
Wojtyła K., Przemówienie na Zgromadzeniu Ogólnym Organizacji Narodów Zjednoczo-

nych z 2 października 1979 r., [w:] Jan Paweł II, Dzieła zebrane, t. 12, Kraków 2009.
Wróbel A., Karta Praw Podstawowych Unii Europejskiej. Komentarz, Warszawa 2020.



Ks. dr Adam J ESZ K A
Uniwersytet Mikołaja Kopernika

Tożsamość religijna

Wprowadzenie 

Pojęcie tożsamości jest przedmiotem zainteresowania wielu dziedzin nauki, 
takich jak filozofia, socjologia, politologia, psychologia czy antropologia. In-
terdyscyplinarny charakter tego terminu stanowi o jego wielowymiarowo-
ści oraz treściowej złożoności, na co wskazują również używane w stosunku 
do niego określenia, takie jak „konstrukt”, „fenomen”, „zjawisko”, mające na 
celu sprecyzowanie istoty problematyki zagadnienia tożsamości.

Pojęcie tożsamości zostało wprowadzone do nauk społecznych w  la-
tach 50. XX w. przez amerykańskiego psychoanalityka Erika Eriksona dla 
opisania psychospołecznego rozwoju jednostki. Geneza samego terminu 
sięga starożytności i  pierwotnie nie wychodził on poza obszar refleksji 
filozoficznej, będąc używanym jako wyrażenie relacyjne „bycie takim sa-
mym” – dla określenia tożsamości jakościowej – oraz jako oznaczenie isto-
ty przedmiotu, tego, czym dany przedmiot jest. Refleksją nad zagadnie-
niem tożsamości szerzej zajmowali się m.in. Arystoteles (Metafizyka), John 
Locke (Rozważania), William James (Psychologia. Kurs skrócony), George 
Herbert Mead (Umysł, osobowość, społeczeństwo), Martin Heidegger (Iden-
tyczność i różnica), Paul Ricoeur (O sobie samym jako innym), Charles Taylor 



142 Adam Jeszka

(Źródła podmiotowości), Robert Spaemann (Odwieczna pogłoska. Pytanie 
o Boga i złudzenie nowożytności) oraz Alasdair MacIntyre (Dziedzictwo cnoty).

Tożsamość może być rozumiana wielorako: 1) etymologicznie – jako 
„identyczność” (łac. idem, ten sam), wskazując na możliwość porównywa-
nia, zastępowania jednego elementu innym, będącym jego dokładnym od-
powiednikiem; 2) relacyjnie – jako zestaw cech i właściwości, pozwalający 
zidentyfikować daną osobę lub obiekt, odnoszący się do czynności ustalania 
wzajemnych powiązań między podmiotem a  obiektami lub między pod-
miotami; 3) psychologicznie – jako świadomość, samoświadomość, autode-
finicja, koncepcja siebie; 4) metafizycznie – jako niezmienna jedność bytu, 
w ujęciu jego istoty i natury.

Typologicznie możemy wyróżnić tożsamość jednostki i zbiorowości1 oraz 
pierwszorzędne i drugorzędne rodzaje tożsamości2. 

Tożsamość jednostki to jej psychofizyczna jedność, która manifestuje się 
poprzez poczucie odrębności, interpretację siebie w relacji do innych osób; 
jest osadzona w konkretnej biografii i przeżyciach osoby. Przeciwieństwem 
tożsamości jednostkowej jest tożsamość zbiorowa, wyrażająca się we wspól-
nej świadomości przeżywania przez jej członków łączącego ich kontinuum 
czasu i przestrzeni. Tożsamość zbiorowa unifikuje sposób percepcji świata 
przez grupę, scala ją poprzez odniesienie do łączących wydarzeń historycz-
nych i podtrzymuje jej zbiorową pamięć. Tożsamość jednostki lub zbiorowo-
ści jest czymś stałym, ma swoją strukturę, którą tworzą elementy niezmien-
ne oraz elementy cechujące się względną płynnością. Tożsamość ma zatem 
stałe jądro (konstytuujące ją prawdy, normy moralne, symbole, rytuały itp.) 
oraz zmieniające się niestałe elementy, poruszające się na orbicie tego, co 
stanowi jej esencję.

Kolejną pomocną klasyfikacją tożsamości jest jej podział na pierwszo-
rzędne oraz drugorzędne tożsamości społeczne jednostki. Pierwszorzędne to 
takie, które wpływają na codzienne relacje interpersonalne i  wybory jed-
nostki oraz kształtują jej stosunek do rzeczywistości. Do tej kategorii należą: 
tożsamość rodzinna, narodowa oraz religijna. Wyznaczają one istotny punkt 
odniesienia w samookreślaniu się przez jednostkę lub zbiorowość; są wytwo-

1 A. Kłoskowska, Tożsamość i identyfikacja narodowa w perspektywie historycznej i psycholo-
gicznej, „Kultura i Społeczeństwo” 1 (1992), s. 131–143.

2 L. Dyczewski, Tożsamość religijna, [w:] Tożsamość religijna w nowoczesności, red. L. Dy-
czewski, K. Jurek, Lublin 2015, s. 9–27.



143Tożsamość religijna

rem dynamicznej i ciągłej działalności jednostek w historii oraz wpływają na 
proces kształtowania siebie przez jednostkę lub zbiorowość w zdetermino-
wanych okolicznościach indywidualnych doświadczeń. 

Drugorzędne tożsamości społeczne są powiązane z grupami społecznymi 
celowymi i nietrwałymi, nie wymagają od jednostki holistycznego zaanga-
żowania, są najczęściej temporalne i niezobowiązujące np. przynależność do 
grupy sportowej. 

Tożsamość jest wieloaspektowym fenomenem odnoszącym się do wielu 
dziedzin ludzkiej działalności. Pojęcie to pozwala na uchwycenie i nazwa-
nie przede wszystkim interakcji zachodzących w  społeczeństwie i  oddzia-
łujących bezpośrednio na indywiduum oraz zbiorowość. Ma wymiar „spo-
łecznej synergii”, co oznacza, że nie tylko determinuje działania jednostki, 
ale wpływa na środowisko jej życia – wspólnotę, która także oddziałuje na 
nią w procesie komunikacji i socjalizacji, narzucając właściwe sobie modele 
interpretacyjne rzeczywistości. Relacja wzajemnego oddziaływania formuje 
tożsamość zbiorową będącą procesem długofalowym i ukierunkowanym na 
krystalizowanie się wspólnych wzorców osobowościowych, systemu warto-
ści, wzajemnych relacji pozwalających odróżnić siebie od innych i zająć miej-
sce w przestrzeni społecznej. 

Jednym z istotnych elementów kształtowania tożsamości jest kultura, bę-
dąca nośnikiem wartości uniwersalnych i ponadczasowych. Tożsamość kul-
turowa zamyka w sobie ducha działalności pokoleń, żyjących w zdetermi-
nowanych okolicznościach historycznych, geograficznych, społecznych itp. 
Niematerialny aspekt kultury wskazuje na fakt, że jest ona nośnikiem war-
tości transcendentalnych, które odciskają piętno na tożsamości jednostki 
lub zbiorowości. Jan Paweł II podczas przemówienia w siedzibie UNESCO 
(Paryż, 2 czerwca 1980) zauważył: „Człowiek, który w widzialnym świecie 
jest jedynym ontycznym podmiotem kultury, jest też jedynym właściwym jej 
przedmiotem i celem. Kultura jest tym, przez co człowiek jako człowiek staje 
się bardziej człowiekiem: bardziej »jest«. Na tym także opiera się owo kapi-
talne rozróżnienie pomiędzy tym, czym człowiek jest, a tym, co posiada, po-
między »być« a »posiadać«. Kultura pozostaje zawsze w istotnym i koniecz-
nym związku z tym, czym (raczej: kim) człowiek »jest«, natomiast związek 
jej z tym, co człowiek »ma« (posiada), o tyle jest ważny dla kultury, o tyle jest 
kulturotwórczy, o  ile człowiek poprzez to, co posiada, może równocześnie 
pełniej »być« jako człowiek, pełniej stawać się człowiekiem we wszystkich 



144 Adam Jeszka

właściwych dla człowieczeństwa wymiarach swego bytowania. Doświadcze-
nie różnych epok, nie wyłączając naszej, przemawia za tym, ażeby o kultu-
rze myśleć i mówić przede wszystkim w konstytutywnym związku z samym 
człowiekiem, a dopiero wtórnie i pośrednio w związku z całym światem jego 
wytworów. Nie zmienia to w niczym faktu, że o zjawisku kultury orzekamy 
na podstawie tychże wytworów – przez co też równocześnie wnioskujemy 
o  człowieku. Ta kolejność – typowe a  posteriori poznawcze, zawiera w  so-
bie podstawę do ustalenia zależności ontyczno-przyczynowych w kierunku 
odwrotnym. Człowiek, i tylko człowiek, jest sprawcą i twórcą kultury: czło-
wiek, i tylko człowiek, w niej się wyraża i w niej się potwierdza [nr 7]. […]

W dziedzinie kultury człowiek jest zawsze faktem pierwszym: pierwot-
nym i podstawowym. Jest to zaś zawsze człowiek jako całość: w integralnym 
całokształcie swojej duchowo-materialnej podmiotowości. I jeśli słuszny jest 
podział kultury na duchową i materialną, zależnie od charakteru i treści wy-
tworów, w których się ona przejawia, to równocześnie należy stwierdzić, że 
z  jednej strony dzieła kultury materialnej świadczą zawsze o  jakimś udu-
chowieniu materii, o poddaniu tworzywa materialnego energiom ludzkie-
go ducha: inteligencji, woli – z drugiej zaś strony dzieła kultury duchowej 
świadczą, na odwrót, o swoistej materializacji ducha i tego, co duchowe. Oba 
te ciągi wytworów zdają się w dziełach kultury być równie pierwotne i od-
wieczne. Oto dostateczna podstawa, ażeby rozumieć kulturę poprzez inte-
gralnego człowieka, poprzez całą rzeczywistość jego podmiotowości (wnio-
sek teoretyczny) – i ażeby w kulturze szukać zawsze całego integralnego czło-
wieka w całej prawdzie jego duchowo-cielesnej podmiotowości” [nr 8].

Kultura, będąc nośnikiem różnorodnych wartości: materialnych, intelek-
tualnych, estetycznych czy religijnych, kształtuje samoświadomość i poczu-
cie przynależności jednostki czy zbiorowości do konkretnego kręgu norm 
i symbolicznych odniesień. Kultura implikuje także wymiar religijny (zawie-
ra wartości religijne) i stanowi podstawę dla formowania się tożsamości re-
ligijnej jednostki oraz zbiorowości. Dlatego też wytwory kulturowe mające 
znamię tożsamości religijnej mogą być ważne także dla osób niereligijnych 
(np. zabytki czy sztuka sakralna stanowiąca narodowe dziedzictwo).

Tożsamość religijna ma charakter relacyjny, otwarty, dynamiczny i me-
diacyjny. Należy ją interpretować jako złożony proces społeczny dokonujący 
się w przestrzeni oddziaływań międzyludzkich. Implikuje sieć wzajemnych 
powiązań i  kształtuje poczucie uczestnictwa w  zmieniającym się układzie 



145Tożsamość religijna

stosunków społecznych. Z jednej strony ma ona charakter ewolutywny, bę-
dąc procesem ciągłym, zmiennym, zależnym od uwarunkowań czasu i prze-
strzeni, z drugiej zaś należy widzieć ją jako zjawisko stałe, ściśle powiązane 
z wymianą myśli i doświadczeń, obejmujące kulturę i kontekst społeczny, 
czyli wewnętrznie zależną od racjonalnej natury człowieka. 

Klasyfikacja pojęcia 

Religia należy do istotnych przejawów działalności ludzkiego ducha i wpły-
wa na funkcjonowanie nie tylko jednostki, ale również całych zbiorowości. 
Religia tworzy kategorie porządkujące rzeczywistość, internalizowane i uze-
wnętrzniane jako symbole, co stanowi ważny element integrujący społecz-
ność oraz bodziec do tworzenia swoistych schematów percepcji i sposobów 
myślenia. Stanowi ona istotny czynnik w organizacji życia wspólnotowego, 
porządkując system znaczeń, wartości i symboli, stając się ważnym elemen-
tem spajającym i konstytuującym daną społeczność. Świadomość przynależ-
ności religijnej stanowi wewnętrzną siłę nadającą znaczenie wyborom i de-
finiującą zaangażowanie na zróżnicowanych płaszczyznach funkcjonowania 
życia wspólnotowego. W pluralistycznym i demokratycznym społeczeństwie 
ustawodawstwo państwowe powinno chronić religijną tożsamość każdej 
jednostki lub zbiorowości i  tworzyć́ odpowiednie warunki pozwalające na 
wyrażanie, zachowywanie i  formowanie się tożsamości religijnej. Wymiar 
ten został podkreślony w Deklaracji o wolności religijnej Dignitatis humanae 
(1965) II Soboru Watykańskiego: 

„Praktykowanie bowiem religii polega z samej jej istoty przede wszystkim 
na wewnętrznych aktach dobrowolnych i swobodnych, przez które człowiek 
bezpośrednio się ustosunkowuje do Boga; aktów tego rodzaju żadna władza 
czysto ludzka nie może ani nakazywać, ani zabraniać.. Sama zaś społeczna 
natura człowieka wymaga, aby człowiek wewnętrzne akty religijne ujawniał 
na zewnątrz, aby łączył się z innymi ludźmi w dziedzinie religii, wyznawał 
swą religię na sposób społeczny. Zadaje się więc gwałt osobie ludzkiej i sa-
memu porządkowi ustanowionemu dla ludzi przez Boga, jeśli odmawia się 
człowiekowi swobodnego, przy zachowaniu sprawiedliwego ładu społeczne-
go, wyznawania religii w społeczeństwie. Przy tym akty religijne, którymi 
ludzie prywatnie i publicznie zwracają się z osobistego przekonania do Boga, 



146 Adam Jeszka

przekraczają swą naturą ziemski i doczesny porządek rzeczy. A zatem wła-
dza cywilna, której właściwym celem jest troszczenie się o wspólne dobro 
doczesne, powinna uznawać życie religijne obywateli i sprzyjać mu, ale jeśli 
pozwala sobie kierować aktami religijnymi albo przeszkadzać im, to należy 
stwierdzić, iż przekracza wyznaczone dla niej granice [nr 3].

Wolność, czyli zabezpieczenie od przymusu w  sprawach religijnych, 
przysługująca poszczególnym osobom, powinna być im przyznana również 
wtedy, gdy działają wspólnie. Zarówno bowiem społeczna natura człowieka, 
jak i społeczna natura samej religii wymagają istnienia wspólnot religijnych. 
Wspólnotom tym więc, dopóki słuszne wymagania porządku publicznego 
nie są naruszone, należy się prawnie wolność, aby rządzić się mogły według 
własnych norm, czcić najwyższe Bóstwo kultem publicznym, pomagać swym 
członkom w praktykowaniu życia religijnego i wspierać ich nauczaniem oraz 
rozwijać takie instytucje, w których członkowie mogliby ze sobą współpra-
cować przy układaniu własnego życia według wyznawanych zasad religij-
nych” [nr 4].

Tożsamość religijną należy więc ujmować w kategoriach aksjologicznych 
jako wartość moralną uznaną przez jednostkę lub zbiorowość oraz jako istot-
ną zasadę epistemologicznej klasyfikacji, pozwalającą odróżnić i  zdefinio-
wać przedmioty, ludzi i idee. Zasada ta ustala współistniejące relacje między 
różnorodnością religijnych odniesień oraz wprowadza istotne rozróżnienie 
i kontrast w odniesieniu do innych tradycji, wspólnot religijnych czy syste-
mów wierzeń. Klasyfikacja ta pozwala na odróżnienie siebie od innych i za-
jęcie partykularnego miejsca w przestrzeni społecznej. Tożsamość religijna 
musi posiadać swoiste wyznaczniki – atrybuty wyróżniające i koncentrujące 
wokół rytuałów, praktyk duchowych, kultycznych artefaktów. Fenomeny 
te nadają poczucie wyłączności, odrębności i  osobistej wyjątkowości oraz 
kształtują świadomość bezpieczeństwa i  przynależności społecznej, a  tak-
że utrwalają poczucie zakorzenienia. Tożsamość religijna zakłada również 
bipolarność, gdyż ma charakter zarówno horyzontalny – socjotwórczy, jak 
i wertykalny – ukierunkowujący na rzeczywistość pozaempiryczną. Tożsa-
mość religijna, odwołując się do przeszłości, teraźniejszości i przyszłości (me-
taczasowość), łączy w czasie różne elementy ludzkiej działalności i pozwala 
na projektowanie konkretnych, nowych aktywności i zmian w określonych 
uwarunkowaniach społeczno-kulturowych – przy jednoczesnym zachowa-
niu niezmienności elementów istotowych.



147Tożsamość religijna

Specyfika tożsamości religijnej: struktura, symbol, 
normy moralne

Tożsamość religijna to jedna z pierwszych form świadomości człowieka i dla-
tego znajduje się u podstawy kształtowania się innych rodzajów tożsamości; 
jest istotnym składnikiem doświadczenia siebie. Należy ją rozważać jako du-
chowy, niezbywalny i podstawowy element każdej jednostki. Rozumiana jest 
także jako indywidualna lub zbiorowa autoidentyfikacja z określoną religią. 
Wpływa na wyobrażenia o sobie i świecie za pośrednictwem przyjętej narra-
cji religijnej (prawdy wiary). Odgrywa ważna rolę w życiu jednostki i zbio-
rowości, gdyż dostarcza ostatecznych uzasadnień i nadaje sens różnorakim 
aktywnościom człowieka. 

Religia jako determinanta tożsamości kształtuje się m.in. w relacji do ro-
dziny, wspólnoty religijnej, grupy społecznej, narodowej. Poprzez wychowa-
nie oraz edukację religijną jest wzmacniana identyfikacja jednostki z kulturą 
pochodzenia. Tożsamość religijna jest formą wiedzy, która określa jednostkę 
na tle otaczającego świata, uwzględniając podstawowe kategorie takie jak: 
relacja do bóstwa, obyczaje, mity oraz specyficzne kody kulturowe. Interpre-
tacja religijna, nadawana rzeczywistości w procesie socjalizacji pierwotnej, 
staje się głęboko zinternalizowanym sposobem myślenia.

Tożsamość religijna kształtuje się na podstawie wyznawania wspólnych 
prawd wiary, przestrzegania norm moralnych i wzorów zachowań oraz dba-
łości o pamięć o wydarzeniach i postaciach związanych z wyznawaną wiarą, 
uczestnictwa w rytuałach, a przede wszystkim określa stosunek do bóstwa. 
Identyfikacja religijna dokonuje się przede wszystkim poprzez wewnętrzną 
aktywność skierowaną na konkretną treść religijną, którą uznaje się i przyj-
muje aktem woli jako swoją. Przyjęty w ten sposób zasób tradycji, postaw, 
norm staje się osobistym światem wartości, który wymaga przyjęcia aktyw-
nej postawy partycypowania w nim. Można wyróżnić następujące elementy 
konstytuujące przynależność i  identyfikację jednostki z określonym syste-
mem wierzeń:

•	 Struktura. Tożsamość religijna opiera się na dwóch filarach: struk-
turalnym (przynależność do wspólnoty, stowarzyszenia) i doktrynal-
nym (prawdy wyznawanej wiary). Udział w życiu religijnym wymaga 
podporządkowania się autorytetowi i przestrzegania zasad organizu-



148 Adam Jeszka

jących daną zbiorowość. Tożsamość religijna jest powiązana z tożsa-
mością danej grupy społecznej, ukonstytuowanej wokół wyznawane-
go systemu wierzeń. Zorganizowana struktura grupy religijnej jest 
nośnikiem emocji i idei, wyobrażeń i nadprzyrodzonej interpretacji 
zjawisk. Szczególnego znaczenia nabierają w niej wspólnotowe święta 
mające charakter obowiązującego w danej społeczności stylu zaanga-
żowania i celebrowania ważnych wydarzeń potwierdzających przyna-
leżność. Ukształtowana przez system wierzeń i  poglądów na temat 
Istoty Najwyższej, bóstw, pochodzenia świata i człowieka, wzmacnia-
na poprzez tradycję i zwyczaje struktura religijna podtrzymuje tożsa-
mość oraz doktrynalną spójność. 

•	 Myślenie symboliczne. Struktura organizacyjna religii implikuje 
obyczajowość, regularne powtarzanie zachowań oraz zestaw symboli, 
który kształtują samoświadomość i poczucie przynależności do tego 
wszystkiego, co stanowi o specyfice danej denominacji religijnej. Pro-
ces identyfikacji dokonuje się w konkretnych okolicznościach społecz-
nych i kulturowych, w których myślenie symboliczne stanowi istotny 
czynnik łączący podmioty między sobą oraz ukierunkowujący na rze-
czywistość pozaempiryczną (bóstwo). Samookreślenie się wobec ele-
mentów rzeczywistości symbolicznej pozwala odróżnić się od innych 
społeczności religijnych i wskazuje na wyjątkowość danego systemu 
wierzeń. Symbol odnosi do rzeczywistości nieempirycznej i pomaga 
zrozumieć to, co niewidoczne i nieweryfikowalne zmysłowo. Odsła-
nia on i przybliża ukryte znaczenia, ujmując rzeczywistość nadprzy-
rodzoną w  ramy języka, którym posługują się wyznawcy i  staje się 
tym samym swoistym znakiem rozpoznawczym. Tożsamość religijna 
kształtuje się zatem w obszarze i pod wpływem uniwersum symbo-
licznego, odnosząc jednostkę lub zbiorowość do rzeczywistości nad-
przyrodzonej. 

•	 Zasady moralne. Religia tworzy podstawy mocnych zasad umożliwia-
jących wyraźne rozróżnianie dobra i zła, wpływając na kształtowanie 
się postaw moralnych na podstawie aksjologicznych norm. Wprowa-
dza porządek i rozróżnienie moralne, dostarczając treści i kryteriów 
do formowania się indywidualnego i zbiorowego kanonu zachowań. 



149Tożsamość religijna

Funkcje tożsamości religijnej

Tożsamość religijna wyrasta z intelektualnej i psychoemocjonalnej percepcji 
rzeczywistości przez jednostkę i wpływa na interpretowanie zjawisk w niej 
zachodzących w świetle wyznawanych przekonań religijnych. Pełni ona za-
równo funkcję teoretyczną, kształtując światopogląd, jak i  pragmatyczną, 
wpływając na konkretne działania i relacje międzyludzkie. Tożsamość reli-
gijna jest swoistym „emblematem” jednostki, upodabnia ją do osób tworzą-
cych daną grupę religijną, choć jednocześnie czyni ją odmienną od tych, któ-
rzy do niej należą. Spełnia zatem rolę integrującą jednostkę ze społecznością, 
do której przynależy, przy jednoczesnym zachowaniu jej autonomiczności 
i cech indywidualnych. 

Tożsamość religijna ma również wymiar uniwersalistyczny, gdyż spełnia 
funkcję spajającą członków tej samej religii w skali lokalnej, krajowej i mię-
dzynarodowej oraz ułatwia międzyosobową komunikację, niezależnie od 
różnic geograficznych, kulturowych czy politycznych. Umożliwia przełamy-
wanie różnic społecznych i jest podstawą wzajemnej solidarności. Wpływa na 
promowanie zachowań altruistycznych i solidarnościowych dzięki wyznawa-
nym przekonaniom i normom moralnym. Ponadto religijny system wartości 
kształtuje świat według wyznawanych norm, stając się bazą dla rozwoju, sta-
bilizacji lub destabilizacji społecznej (patrz: fundamentalizm religijny). 

Religia i związane z nią poczucie tożsamości jest elementem spajającym 
funkcjonowanie społeczeństwa demokratycznego, przynosząc uzasadnie-
nie wspólnotowego i  prospołecznego zaangażowania (Jürgen Habermas). 
Wzmacnia tożsamość kulturową i narodową. Jest elementem kultury najbar-
dziej zinstytucjonalizowanym (Jean Baubérot), a także silnym stymulatorem 
dla rozwoju i promocji uniwersalnych wartości etycznych oraz aksjologicz-
nego rozwoju społeczno-ekonomicznego opartego na uniwersalnych zasa-
dach współżycia. 



150 Adam Jeszka

Postmodernistyczny kryzys tożsamości religijnej 
i jego konsekwencje

Współczesne nurty filozoficzno-egzystencjalne zakładają, że tożsamość nie 
jest niczym stałym, a jedynie procesem. Podkreślają one, że nie istnieją war-
tości i wzorce niezmienne, a cała rzeczywistość, w której żyje człowiek jest 
płynna (Zygmunt Bauman). Na poczucie niestabilności i przewartościowanie 
tradycyjnych wartości mają wpływ takie zjawiska cywilizacyjne jak powierz-
chowność ludzkich relacji (wpływ Internetu), chaos informacyjny, pośpiech, 
konsumeryzm, brak autorytetów, procesy technologizacji życia i globalizacji. 

Podstawą tożsamości w ponowoczesności nie jest już odniesienie do tra-
dycji ani autorytetu, ale osobiste nieufność i  niechęć do odziedziczonych 
norm zachowania. Nie ma jednolitej narracji w opisie świata, gdyż wszystko 
jest względne i subiektywne. Poznanie człowieka jest fragmentaryczne; nie-
możliwe jest poznanie Prawdy absolutnej. Religia nie zależy od instytucji 
i  jest przede wszystkim subiektywnym przeżyciem jednostki, która nadaje 
jej swój własny układ znaczeń, interpretacji i odniesień. Każdemu symbolo-
wi można nadać własny sens. 

W życiu społecznym zaciera się różnica między dobrem a złem, nie istnie-
ją spójne zasady moralne. Proces sekularyzacji wpływa na zmianę form reli-
gijności. Religia traci swój tradycyjny, instytucjonalny charakter na korzyść 
religii poza schematami, niewidzialnej, będącej indywidualną „ścieżką du-
chową” (Charles Taylor). Wielowiekowe systemy religijne są wypierane przez 
synkretyczne formy duchowości, które w przeciwieństwie do ustrukturyzo-
wanych form religijnych, mają rozwijać w człowieku uniwersalistyczną du-
chowość poza narzuconymi kanonami. Deinstytucjonalizacja religii polega 
na odseparowaniu się od formalnej struktury – instytucji religijnej, przy jed-
noczesnym zachowaniu pozytywnego stosunku do wiary. Religijność w tym 
ujęciu dąży do interioryzacji i wyraźnego odcięcia się od elementów rytu-
alnych religii. Proces deinstytucjonalizacji religii prowadzi do zmniejszenia 
obecności religii w społeczeństwie oraz zaniku praktyk religijnych.

Jednostka konstruuje synkretyczną „quasi-tożsamość religijną” według 
preferowanych przez siebie prawd, przesądów, praktyk zasad moralnych 
(„bricolage religijny”, „patchwork religijny”). W  konsekwencji prowadzi to 
do zerwania więzi z  instytucjami religijnymi i do samodzielnego konstru-
owania przez jednostkę quasi-tożsamości poza obrębem sformalizowanej 



151Tożsamość religijna

grupy (Grace Davie). Współczesna tożsamość religijna jest więc mniej racjo-
nalistyczna, zdywersyfikowana i  związana z  indywidualnymi przeżyciami 
i emocjami. 

Wyzwania i perspektywy

Wewnętrzne sprzężenie, jakie istnieje między kulturą a religią, dwoma waż-
nymi fenomenami oddziałującymi na tkankę społeczną, pozwala wyszcze-
gólnić i określić współcześnie zachodzące zmiany na poziomie życia społecz-
nego. 

Religia jako istotny element współtworzący tożsamość kulturową wpro-
wadza w życie społeczne ład interpretacyjny, moralny i poznawczy, wyzna-
czając granice porządku społecznych oddziaływań. Niemożliwe jest oddzie-
lenie kultury od religii, gdyż między obydwoma fenomenami istnieją licz-
ne powiązania, na co wskazuje wspólna łacińska etymologia słów „kultura” 
i „kult” (z łac. cultus oznaczającego uprawę, hodowlę, dbałość, czczenie).

Kultura jest nośnikiem wartości transcendentnych, wykraczających 
poza świat przyrody. Dostrzegalne współcześnie procesy sekularyzacji 
i materializmu redukują spojrzenie na ludzką naturę i zawężają ją do wy-
miaru horyzontalnego, pozbawionego pozaempirycznych odniesień, dla-
tego niezbędnym wydaje się podkreślenie znaczenia kultury dla postępu 
cywilizacyjnego i rozwoju ludzkiego ducha.

Człowiek jest istotą wielowymiarową, ze sferą cielesną, duchową, inte-
lektualną, religijną, psychiczną, dlatego poprzez swoją działalność rzutuje 
te elementy na otaczający go świat. Wydaje się zatem istotne propagowanie 
i rozwijanie wieloaspektowego wymiaru kultury będącej strażnikiem i no-
śnikiem wartości religijnych i humanistycznych. Tożsamość religijna powin-
na przybierać specyficzne zabarwienie kulturowe i  inspirować materialne 
wytwory ludzkiej działalności: architekturę, twórczość literacką, muzykę itp. 

Kolejnym wyzwaniem dla rozwoju tożsamości religijnej w  ponowocze-
snym systemie wartości jest zjawisko globalizacji, stawiające jednostkę w sy-
tuacji zakwestionowania podstawowych wartości (relatywizm) i zaburzenia 
stałości praw rządzących w  świecie. Procesowi globalizacji towarzyszy de-
kompozycja więzi społecznych, co niekiedy prowadzi do nasilenia się ten-
dencji nacjonalistycznych i społecznych antagonizmów. 



152 Adam Jeszka

Religia może stanowić twórcze rozwiązanie dla zjawisk dezintegrujących 
życie społeczne we współczesnej kulturze, oferując kodeks moralny – zbiór 
wskazówek dotyczących tego, co jest dobre, a co złe. Ukształtowana tożsa-
mość religijna staje się swoistym buforem chroniącym jednostkę i  zbioro-
wość przed dynamiczną falą procesów dekompozycji wartości podstawo-
wych, gwarantując tym samym stabilność życia społecznego. Dzięki religii 
jednostka się integruje, a wspólnota staje się jednością. Religijność rozumia-
na jako wybrany styl życia – charakteryzujący je i określający, jest manife-
stowaną społecznie zasadą odrębności i przynależności. Tożsamość religijna 
kształtuje więc samoświadomość i  jednocześnie solidarność pragmatyczną 
między członkami społeczności religijnej, stwarzając przestrzeń wsparcia 
i poczucie przynależności – „bycia sobą u siebie”. Robert Spaemann zauważa, 
że „brak zakorzenienia prowokuje lęk egzystencjalny w człowieku. Zgodnie 
z  tradycją arystotelesowską nie można utracić swej tożsamości, nie tracąc 
istnienia. Samozachowanie i zachowanie tożsamości to jedno i to samo”3. 

Religia jest także jednym z najważniejszych czynników konstruowania 
jednostkowych i zbiorowych horyzontów odniesień w wymiarze politycz-
nym. Za pomocą kanonów etycznych, proponowanych wzorców kształtuje 
osobowość i postawy ludzi oraz społeczeństw, dąży do uformowania okre-
ślonego modelu społecznego o sprecyzowanym obliczu polityczno-ideowym 
i może służyć jako platforma do dialogu między różnymi współtworzącymi 
społeczeństwo środowiskami. 

Kształtowanie i utrzymanie tożsamości religijnej jest obecnie procesem 
o  wiele bardziej złożonym niż kiedyś i  wymaga aktywnego uczestnictwa 
w życiu religijnym. Nie wystarczy mechaniczne podtrzymywanie zwyczajów 
i przekazywanie tradycji na poziomie cyklicznej powtarzalności. Ważne jest 
wprowadzanie rozwiązań pomagających jednostce utożsamić się z religią ro-
zumianą jako osobisty sposób przeżywania siebie, jako relacja ze wspólnotą 
religijną i otaczającym światem, zanurzonym w pluralistycznym strumieniu 
nieustannie zmieniających się odniesień. Wymaga to intencjonalnego kształ-
towania, modyfikacji, reinterpretacji i nadawania nowych znaczeń starym 
symbolom, stereotypom czy wspólnej tradycji, jednak bez usuwania istotnej 
„tkanki”, jaką jest odniesienie do Boga czy rzeczywistości duchowej.

3 R. Spaemann, Tożsamość religijna, przeł. A. Kopacki, [w:] Tożsamość w czasach zmiany. 
Rozmowy w Castel Gandolfo, red. K. Michalski, Kraków 1995, s. 56.



153Tożsamość religijna

Nie bez znaczenia jest tu ochrona prawna jednostek, grup społecznych 
i  wspólnot religijnych. Instytucjonalna gwarancja współistnienia różnych 
tradycji religijnych i ich wsparcie poprzez prawne rozporządzenia i regulacje 
stanowi bezsporną wartość w demokratycznym państwie świeckim, dążą-
cym do instytucjonalnego zabezpieczenia pozycji każdego człowieka i jego 
prawa do wyznawania wybranej przez siebie religii. 

Bibliografia

Aguirre Baztán Á., La identidad cultural, [w:] Antropológica. Revista de Etnopsicología  
y Etnopsiquiatría, Barcelona 1999, s. 1–77.

Bauman Z., Tożsamość jaka była, jest i  po co?, [w:] Wokół problemów tożsamości, red.  
A. Jawłowska, Warszawa 2001, s. 8–25.

Davie G., Believing without Belonging, Oxford 1994.
Dyczewski L., Tożsamość religijna, [w:] Tożsamość religijna w nowoczesności, red. L. Dy-

czewski, K. Jurek, Lublin 2015, s. 9–27.
Gałdowa A., Tożsamość człowieka, Kraków 2000.
Giddens A., Nowoczesność i tożsamość, Warszawa 2001.
Francisco Altarejos Masota, Alfredo Rodriguez Sedano, Identidad, [w:] Diccionario 

de filosofía, red. Á. L. González, Pamplona 2010, s. 553–557.
Identyfikacja [hasło], [w:] Słownik języka polskiego, red. M. Szymczak, t. 1, Warszawa 

1981, s. 766.
Jan Paweł II, W imię przyszłości kultury, Przemówienie w siedzibie UNESCO, Paryż  

2 VI 1980, [w:] tegoż, Wiara i kultura, Rzym 1986, s. 64–81.
Jaroszyński P., Po co tożsamość? Od tożsamości indywidualnej do tożsamości cywilizacyj-

nej, [w:] Człowiek w kulturze. Tożsamość Zachodu w obliczu globalnych migracji, red. 
P. Jaroszyński, Lublin 2016, s. 5–19.

Jastrzębski J., Medialna tożsamość religijna, [w:] Tożsamość religijna w nowoczesności, red. 
L. Dyczewski, K. Jurek, Lublin 2015, s. 95–101.

Klauza K., Funkcje symbolu religijnego w kształtowaniu tożsamości, [w:] Stałość i zmien-
ność tożsamości, red. L. Dyczewski, J. Szulich-Kałuża, Robert Szwed, Lublin 2010, 
s. 115–125.

Kłoskowska A., Tożsamość i identyfikacja narodowa w perspektywie historycznej i psycho-
logicznej, „Kultura i Społeczeństwo” 1 (1992), s. 131–143.

Kosowska E., Przestrzenie tożsamości, [w:] Dylematy wielokulturowości, red. W. Kalaga, 
Kraków 2004, s. 67–77.

Krasowska J., Religia jako czynnik wpływający na tożsamość narodową Polaków, „Studia 
Sandomierskie” 20 (2013), nr 2, s. 109–123.

Kwaśniewski K., Tożsamość kulturowa [hasło], [w:] Słownik etnologiczny. Terminy ogólne, 
red. Z. Staszczak, Warszawa 1987, s. 351–353.



154 Adam Jeszka

Mariański J., Sekularyzacja i desekularyzacja w nowoczesnym świecie, Lublin 2006.
Osorio-Oteyza, M., El factor religioso en la integración de los inmigrantes en España, 

„Cauriensia” 13 (2018), s. 605–617.
Pankowska K., Tożsamość religijna w dobie kultury popularnej, [w:] Tożsamość religijna 

w nowoczesności, red. L. Dyczewski, K. Jurek, Lublin 2015, s. 29–39.
Portal M. A., La identidad como objeto de estudio de la antropología, „Alteridades” 2 

(1991), s. 3–5.
Pérez-Agote, A. La religión como identidad colectiva: las relaciones sociológicas entre religión  

e identidad. „Papeles del CEIC”, 2/155, CEIC (2016), s. 1–15.
Skorowski H., Regionalna tożsamość religijna, [w:] Tożsamość religijna w nowoczesności, red.  

L. Dyczewski, K. Jurek, Lublin 2015, s. 40–57.
Sobór Watykański II, Deklaracja o wolności religijnej Dignitatis humanae, [w:] Sobór 

Watykański II. Konstytucje, dekrety, deklaracje, Poznań 2002.
Spaemann, R. Tożsamość religijna, przeł. A. Kopacki, [w:] Tożsamość w czasach zmiany. 

Rozmowy w Castel Gandolfo, red. K. Michalski, Kraków 1995, s. 56–73.
Stefaniak Ł., Tożsamość kultury a utopijny model – wczoraj i dziś, [w:] Stałość i zmienność 

tożsamości, red. L. Dyczewski, J. Szulich-Kałuża, R. Szwed, Lublin 2010.
Strzyczkowski K., Tożsamość czy identyfikacja i kategoryzacja?, [w:] Stałość i zmienność 

tożsamości, red. L. Dyczewski, J. Szulich-Kałuża, R. Szwed, Lublin 2010, s. 9–17.
Szwed R., Tożsamość religijna, [w:] Leksykon socjologii religii, red. M. Libiszowska-Żółt-

kowska, J. Mariański, Warszawa 2004, s. 427–429.
Taylor C., Źródła współczesnej tożsamości, [w:] Tożsamość w czasach zmiany. Rozmo-

wy z Castel Gandolfo, Kraków 1995, s. 9–21.
Waszczyńska K., Wokół problematyki tożsamości, „Rocznik Towarzystwa Płockiego” 

2014, nr 6, s. 48–73.



Dr hab. Michał BA L CE R Z A K , prof. uczelni
Uniwersytet Mikołaja Kopernika

Uniwersytet Szczeciński

Prawa człowieka

Wprowadzenie

Prawa człowieka mają podstawowe znaczenie dla zrozumienia konstrukcji 
współczesnego państwa prawnego, statusu jednostki w państwie oraz relacji 
pomiędzy jednostką a władzą publiczną. Niezależnie od kontekstu prawne-
go, prawa człowieka są przedmiotem licznych badań historycznych, filozo-
ficznych i socjologicznych, których nie sposób przedstawić w ramach jedne-
go hasła słownikowego.

Zgodnie z powyższymi założeniami opracowanie zawiera uwagi o genezie 
i istocie pojęcia „praw człowieka”, ale koncentruje się na wskazaniu prawni-
czego kontekstu ochrony tych praw, przyjmując perspektywę osoby poszuku-
jącej wiedzy o praktycznych aspektach ochrony wolności sumienia i religii. 
Prawa człowieka są bowiem z  jednej strony głęboko zakorzenione w myśli 
filozoficznej i powiązane z historycznym rozwojem państwa jako zorganizo-
wanej wspólnoty, a z drugiej – są wyrażone językiem normatywnym (czyli 
w pewnym uogólnieniu: zawarte w treści przepisów prawa krajowego i mię-
dzynarodowego) i stanowią część współczesnego porządku prawnego.



156 Michał Balcerzak

Istota

W literaturze podkreśla się trudności ze skonstruowaniem uniwersalistycz-
nej i powszechnie akceptowanej definicji pojęcia „prawa człowieka”. Nie są 
one również zdefiniowane przez ustawodawcę w  postaci tzw. definicji le-
galnej (zawartej w  przepisie aktu prawnego). Jednak brak takiej definicji 
nie przekreśla możliwości – a wręcz potrzeby – wskazania na istotę „praw 
człowieka” jako zbioru uprawnień i  sfer wolności jednostki w  jej relacjach 
z władzą publiczną. Wyodrębnienie i nazwanie tego zbioru praw bywa okre-
ślane mianem konceptualizacji praw człowieka, którą poprzedzał etap ich 
idealizacji, czyli sformułowania uzasadnienia dla posiadania przez człowieka 
praw i wolności w relacjach z państwem. 

Mimo że etapy idealizacji i konceptualizacji praw człowieka można uznać 
co do zasady za dokonane, nie oznacza to, że na świecie istnieje powszechny 
konsensus co do istoty i uzasadnienia idei praw człowieka, zwłaszcza z per-
spektywy filozoficznej. Dominuje jednak przekonanie, że prawa człowieka 
wynikają z przyrodzonej godności osoby ludzkiej i mają wymiar moralny. 
Teza ta stanowi fundament współczesnej koncepcji praw człowieka i została 
przyjęta jako aksjologiczne umocowanie ich jurydyzacji, czyli przekształce-
nia koncepcji praw człowieka na język norm prawnych.

Kształtowanie się idei praw człowieka było procesem długotrwałym 
i dość złożonym, niemniej prowadzącym do przyjętej po II wojnie światowej 
koncepcji praw uniwersalnych, czyli przysługujących każdemu człowieko-
wi, bez jakiejkolwiek dyskryminacji. Stopniowo prawa człowieka stawały się 
elementem składowym konstytucji współczesnych państw (konstytucjona-
lizacja praw człowieka), a także przedmiotem regulacji prawnomiędzynaro-
dowych (internacjonalizacja praw człowieka). 

Próbując syntetycznie oddać istotę współczesnych praw człowieka – jako 
kategorii normatywnej – należy uznać te prawa za zbiór wzorców (standar-
dów) postępowania władzy publicznej wobec osób fizycznych (a  niekiedy 
także innych podmiotów) pozostających w  obrębie ich oddziaływania (tj. 
w ich jurysdykcji). Prawa człowieka to zbiór gwarancji określonego zachowa-
nia się państwa (jego organów, przedstawicieli, funkcjonariuszy itd.) wobec 
jednostek. 



157Prawa człowieka

Historyczne ujęcie

Z perspektywy historycznej należy zauważyć, że o ile dzieje idei praw czło-
wieka należą do sfery historii filozofii i historii doktryn polityczno-praw-
nych, o tyle historia jurydyzacji praw człowieka to część historii prawa oraz 
ustrojów państwowych. Ponadto, o ile współcześnie najczęściej utożsamia się 
„prawa człowieka” z „prawami jednostki” (osoby ludzkiej) – i jest to zupeł-
nie zrozumiałe – o tyle warto odnotować, że historyczny rozwój idei praw 
jednostki we wspólnocie politycznej czy strukturze państwowej nie jest tym 
samym, co rozwój idei uniwersalnych praw człowieka jako praw przysługu-
jących każdej istocie ludzkiej.

Dopuszczalne jest stanowisko, które traktuje współczesną koncepcję 
praw człowieka jako etap rozwojowy idei praw jednostki w państwie. Nato-
miast nie sposób nie dostrzegać różnicy pomiędzy refleksją na temat filozo-
ficznych i prawnych aspektów relacji „jednostka – państwo” a ugruntowaną 
w zasadzie dopiero w wieku XX koncepcją uniwersalnych praw człowieka. 
Jeśli chodzi o pierwszy z tych obszarów, tj. ideę praw jednostki we wspólno-
cie politycznej, to niewątpliwie była ona rozwijana od czasów starożytności, 
ulegając szczególnemu „wzmożeniu” w epoce oświecenia. Jednak o współcze-
snej koncepcji praw człowieka możemy mówić dopiero wtedy, gdy idea praw 
jednostki została aksjologicznie umocowana w godności każdego człowieka 
jako podstawie uzasadniającej ich istnienie i  obowiązywanie wszędzie na 
świecie i w każdym czasie (uniwersalizm).

Z  powyższych względów precyzyjne wytyczenie etapów rozwoju praw 
człowieka na osi czasu może nastręczać pewnych trudności. Status jednostki 
i jej uprawnienia (oraz obowiązki) w relacji z władzą publiczną były elemen-
tem myśli filozoficznej w każdej epoce, w której występowały zorganizowa-
ne formy życia wspólnotowego i politycznego. Natomiast koncepcję uniwer-
salnych i międzynarodowo chronionych praw człowieka należy umiejscowić 
w wieku XX, jako efekt doświadczeń związanych z wojnami światowymi, 
ale także przy uwzględnieniu, że refleksję o charakterze praw człowieka jako 
praw powszechnych prowadzono zarówno przed, jak i po II wojnie świato-
wej. Podstawowe dokumenty prawne wyrażające koncepcję międzynarodo-
wo chronionych praw człowieka są wymienione poniżej („regulacje prawne”).



158 Michał Balcerzak

Stan rzeczy

Prawa człowieka uważane są za koncepcję o fundamentalnym znaczeniu dla 
współczesnego sposobu kształtowania relacji jednostka – państwo, ale także 
dla dowartościowania statusu osoby ludzkiej jako podmiotu ochrony prawa 
krajowego i międzynarodowego. Do zasad podstawowych, które charakte-
ryzują prawa człowieka, zalicza się ich uniwersalność (powszechność), nie-
podzielność, współzależność i wzajemne powiązanie. Ważną rolę odgrywa 
także zasada równości i niedyskryminacji w korzystaniu z praw człowieka. 
O  uniwersalizmie praw człowieka wspomniano już wyżej jako założeniu, 
że są to prawa przysługujące każdej osobie, w każdym czasie i w każdych 
okolicznościach. Uniwersalizm praw człowieka bywa niekiedy podważany, 
między innymi z perspektywy relatywizmu kulturowego, czyli – w pewnym 
uproszczeniu – tradycji oraz różnic kulturowych, politycznych i gospodar-
czych, które wpływają na sposób postrzegania i  regulacji praw człowieka. 
Różnice te niewątpliwie istnieją, a kwestia powszechności praw człowieka 
stanowi wciąż jeden z nurtów debaty filozoficznej, natomiast z perspekty-
wy jurydycznej uniwersalizm praw człowieka jest traktowany jako filar całej 
konstrukcji międzynarodowej ochrony praw człowieka po II wojnie świato-
wej. Dokumentem wyrażającym aksjologię współcześnie rozumianych praw 
człowieka jest Powszechna Deklaracja Praw Człowieka, przyjęta przez Zgro-
madzenie Ogólne Organizacji Narodów Zjednoczonych 10 grudnia 1948 r. 
(Światowy Dzień Praw Człowieka).

Powszechność praw człowieka wynika zwłaszcza z godności każdej oso-
by ludzkiej, lecz także wspólnego mianownika wartości kulturowych, takich 
jak: sprawiedliwość, uczciwość, wzajemny szacunek, harmonia społeczna. 
Argumentem wspierającym zasadę uniwersalizmu – zwłaszcza w  zakresie 
praw ekonomicznych i społecznych – jest odwołanie się do ludzkich potrzeb, 
z których znaczna część jest taka sama lub zbliżona, niezależnie od różnic 
kulturowych czy politycznych. Dyskusja o tym, którym potrzebom człowie-
ka odpowiadają (lub powinny odpowiadać) jednocześnie uprawnienia wobec 
państwa, stanowi esencję dyskusji na temat treści praw człowieka.

Tradycyjnie przyjęto typologię praw człowieka odwołującą się do trzech 
„generacji” (koncepcja Karela Vasaka). Podział ten nawiązuje do historycz-
nego rozwoju koncepcji praw człowieka i kolejności formułowania pewnych 
kategorii praw: pierwsza generacja kojarzona jest z  prawami obywatelski-



159Prawa człowieka

mi i politycznymi, do których niewątpliwie należy między innymi wolność 
myśli, sumienia i religii. Druga generacja to prawa społeczne, ekonomiczne 
i kulturalne; trzecia natomiast to tak zwane prawa solidarnościowe – zbiór 
koncepcji prawnych, w których wyodrębnia się dobro chronione w interesie 
szeroko pojmowanej wspólnoty międzynarodowej i  ludzkości (m.in. prawo 
do rozwoju, prawo do pokoju, prawo do wspólnego dziedzictwa ludzkości).

Podziały i klasyfikacje praw człowieka należy postrzegać w kontekście 
zasady niepodzielności, współzależności i wzajemnego powiązania, sformu-
łowanej w tzw. Deklaracji wiedeńskiej i programie działania przyjętych na 
Światowej Konferencji Praw Człowieka w Wiedniu w 1993 r. Mimo istnie-
jących różnic co do treści i charakterystyki poszczególnych praw człowieka 
przyjmuje się, że ich ochrona powinna mieć wymiar całościowy i uwzględ-
niać fakt, że prawa człowieka stanowią system naczyń połączonych. Tak ro-
zumiane prawa człowieka nie mogą podlegać hierarchizacji pod kątem ich 
znaczenia, przydatności czy pierwszeństwa w realizacji. Niedopuszczalność 
różnicowania praw człowieka stanowi pewien model teoretyczny, który ma 
podkreślać wagę traktowania tych praw jako zbioru powiązanych i współza-
leżnych norm odpowiadających poszczególnym potrzebom człowieka (egzy-
stencjalnym, społecznym, duchowym, materialnym). Biorąc pod uwagę, że 
aksjologia wszystkich praw człowieka odwołuje się do godności osoby ludz-
kiej, logicznym następstwem takiego założenia jest traktowane tych praw 
jako równoważnych pod kątem znaczenia dla jednostki i  jej rozwoju. Nie 
ma praw „pierwszorzędnych” i  „drugorzędnych”, aczkolwiek nie wyklucza 
to dyskusji na temat hierarchizacji potrzeb człowieka jako takich. Tak rozu-
miana niepodzielność praw człowieka, w zestawieniu z ich współzależnością 
i wzajemnymi powiązaniami, bywa także nazywana zasadą integralności.

Dla właściwego rozumienia ochrony praw człowieka istotna jest rów-
nież zasada równości i  niedyskryminacji, która w  wymiarze normatyw-
nym przybiera postać zakazu dyskryminacji i nakazu równego traktowania 
(z  uwzględnieniem założenia, że nie każde nierówne traktowanie oznacza 
dyskryminację). Uniwersalny model praw człowieka akcentuje uprawnienie 
do korzystania z praw i wolności przez każdą osobę, bez względu na jej in-
dywidualne cechy odróżniające ją od innych w danej zbiorowości ludzkiej. 
Trzeba przy tym pamiętać, że dyskryminacja to zróżnicowanie w traktowa-
niu osób znajdujących się w podobnej sytuacji, bez obiektywnego i rozsąd-
nego uzasadnienia. Niekiedy faworyzowanie zmierza do wyrównania szans 



160 Michał Balcerzak

przy korzystaniu z praw człowieka na równych zasadach z innymi (dyskry-
minacja pozytywna). Podstawę prawną zasady niedyskryminacji można od-
naleźć m.in. w art. 1 ust. 3 Karty Narodów Zjednoczonych, a także w wielu 
późniejszych dokumentach międzynarodowych. Wspomniane postanowie-
nie Karty stanowi, że jeden z celów działania ONZ – popieranie i zachęcanie 
do poszanowania praw człowieka – powinien być realizowany „bez względu 
na różnice rasy, płci, języka lub wyznania”. W późniejszych traktatach z dzie-
dziny praw człowieka przyjęto, że żadna różnica (kryterium różnicujące) nie 
może samo w sobie stanowić uzasadnienia dla dyskryminacji w korzystaniu 
z praw człowieka.

Sformułowanie katalogu praw człowieka – czyli ich konkretyzacja, wska-
zanie treści uprawnień i korespondujących z nimi obowiązków po stronie 
władzy publicznej – stanowi oczywiste następstwo ich konceptualizacji. 
Propozycji takich katalogów sformułowano wiele, zwłaszcza w pierwszych 
czterech dekadach XX w., które były kluczowe dla rozwoju koncepcji uni-
wersalnych i międzynarodowo chronionych praw człowieka. Jednak nawet 
przełomowa i aksjologicznie fundamentalna kodyfikacja praw człowieka we 
wspomnianej wyżej Deklaracji ONZ z 1948 r. nie stanowi ich kompletnego 
zestawienia. Praw człowieka nie sposób bowiem ująć w formule „zamknię-
tej listy”. Katalog praw człowieka jest odzwierciedleniem konsensusu co do 
sposobu traktowania jednostki przez państwo i sfer wolności tej jednostki. 
Ów konsensus pozwala na wyodrębnienie i nazwanie poszczególnych praw 
człowieka, ale nie obejmuje ustalenia definitywnej i „kompletnej” listy tych 
praw.

Niewątpliwie do praw obywatelskich i politycznych (tzw. praw I genera-
cji) należy zwłaszcza prawo do życia, zakaz tortur, zakaz niewolnictwa i pra-
cy przymusowej, prawo do wolności i bezpieczeństwa osobistego (gwarancje 
na wypadek pozbawienia wolności), prawo do rzetelnego procesu sądowego, 
zakaz karania bez podstawy prawnej, prawo do poszanowania życia prywat-
nego i  rodzinnego, prawo do wolności myśli, sumienia i  religii, prawo do 
wolności wyrażania opinii, prawo do pokojowego zgromadzania się i stowa-
rzyszania się, prawo do zawarcia małżeństwa i założenia rodziny, prawo do 
skutecznego środka odwoławczego, zakaz dyskryminacji.

Prawa społeczne, gospodarcze i kulturalne (tzw. prawa II generacji) obej-
mują między innymi prawo do pracy, w tym jej sprawiedliwych warunków, 
prawo do tworzenia i  przystępowania do związków zawodowych, prawo 



161Prawa człowieka

do strajku, prawo do zabezpieczenia społecznego, prawo do odpowiednie-
go poziomu życia, prawo do ochrony zdrowia, prawo do nauki, prawo do 
udziału w życiu kulturalnym, prawo do korzystania ze zdobyczy postępu 
naukowego.

Regulacja prawna

Prawa człowieka są normatywnie uregulowane zarówno na płaszczyźnie 
krajowej, jak i  międzynarodowej. Jeśli chodzi o  polski porządek prawny, 
podstawowe znaczenie mają postanowienia rozdziału II Konstytucji RP z 2 
kwietnia 1997 r. (Wolności, prawa i obowiązki człowieka i obywatela). Wolność 
sumienia i religii gwarantowana jest w art. 53 ust. 1 Konstytucji RP; w tym 
samym postanowieniu doprecyzowuje się jej zakres (art. 53 ust. 2), a także 
niektóre aspekty dotyczące tej wolności: prawo rodziców do zapewnienia 
dzieciom wychowania i nauczania moralnego i religijnego zgodnie ze swoimi 
przekonaniami (art. 53 ust. 3), możliwość nauczania religii w szkole, przy za-
chowaniu wolności sumienia i religii innych osób (art. 53 ust. 4), zakaz zmu-
szania do uczestniczenia lub nieuczestniczenia w praktykach religijnych (art. 
53 ust. 6), a także zakaz zobowiązywania przez organy władzy publicznej do 
ujawnienia swojego światopoglądu, przekonań religijnych i wyznania (art. 53 
ust. 7). Ważne dla polskiego systemu prawnego regulacje w zakresie prawa do 
wolności religijnej zawiera ponadto Konkordat między Stolicą Apostolską 
a Rzecząpospolitą Polską, podpisany w Warszawie dnia 28 lipca 1993 r.

Jeśli chodzi o regulacje międzynarodowe, podstawowym źródłem norm 
z zakresu ochrony praw człowieka są traktaty międzynarodowe zawierane 
między państwami, ale także prawo zwyczajowe oraz uchwały organizacji 
międzynarodowych. Duże znaczenie ma ponadto orzecznictwo sądów i in-
nych organów międzynarodowych. Traktaty międzynarodowe dotyczące 
ochrony praw człowieka można podzielić na globalne (otwarte do podpi-
su dla każdego państwa na świecie) i  regionalne (przyjmowane w  ramach 
regionalnego uwarunkowania, np. europejskiego kręgu państw). Innym po-
działem jest podział na traktaty ogólne (zawierające szersze katalogi praw) 
i sektorowe (np. dotyczące ochrony praw dziecka, praw kobiet, praw pracow-
niczych, a także kwestii bardziej szczegółowych, takich jak zakaz tortur czy 
zakaz dyskryminacji rasowej).



162 Michał Balcerzak

W systemie ochrony praw człowieka utworzonym pod egidą Organizacji 
Narodów Zjednoczonych (tzw. uniwersalny system ochrony praw człowie-
ka) wypracowano około dziesięciu najważniejszych traktatów z tej dziedziny 
(wszystkich traktatów ONZ dotyczących praw człowieka jest znacznie wię-
cej). Podstawowe traktaty ONZ dotyczące praw człowieka to:

•	 Międzynarodowa konwencja w  sprawie likwidacji wszelkich form 
dyskryminacji rasowej z 21 grudnia 1965 r.

•	 Międzynarodowy pakt praw obywatelskich i politycznych z 16 grud-
nia 1966 r.

•	 Międzynarodowy pakt praw gospodarczych, społecznych i kultural-
nych z 16 grudnia 1966 r.

•	 Konwencja w sprawie likwidacji wszelkich form dyskryminacji kobiet 
z 18 grudnia 1979 r.

•	 Konwencja w sprawie zakazu stosowania tortur oraz innego okrutne-
go, nieludzkiego lub poniżającego traktowania albo karania z 10 grud-
nia 1984 r.

•	 Konwencja o prawach dziecka z 20 listopada 1989 r.
•	 Międzynarodowa konwencja o ochronie praw wszystkich pracowni-

ków migrujących i członków ich rodzin z 18 grudnia 1990 r.
•	 Międzynarodowa konwencja o ochronie wszystkich osób przed wy-

muszonymi zaginięciami z 20 grudnia 2006 r.
•	 Konwencja o  prawach osób z  niepełnosprawnościami z  13 grudnia 

2006 r.
W przypadku niektórych traktatów (np. Konwencji o prawach dziecka) 

państwa przyjęły także protokoły dodatkowe, zawierające dodatkowe zobo-
wiązania międzynarodowe.

Wiele istotnych traktatów z dziedziny praw człowieka zawarto na pozio-
mie regionalnym. Najbardziej znaczącym przykładem tego typu umów mię-
dzynarodowych jest Konwencja o ochronie praw człowieka i podstawowych 
wolności z 4 listopada 1950 r. (Europejska Konwencja Praw Człowieka).

Wolność religijna w systemach ochrony praw człowieka

Wolność religii i przekonań jako kategoria prawna ma dużo wcześniejsze tra-
dycje niż współczesna koncepcja praw człowieka (w której występuje jako in-



163Prawa człowieka

tegralny element systemów ochrony krajowej i międzynarodowej pod posta-
cią wolności myśli, sumienia i religii). Historycznie rzecz ujmując, niektóre 
aspekty wolności religijnej były przedmiotem regulacji międzynarodowych 
w traktatach pokojowych, w tym m.in. w pokoju augsburskim z 1555 r. i po-
koju westfalskim z 1648 r., a w czasach bardziej współczesnych – w trakta-
tach zawartych między mocarstwami sprzymierzonymi a państwami Euro-
py Wschodniej i Południowej po I wojnie światowej w kontekście ochrony 
mniejszości narodowych.

Rozwój koncepcji praw człowieka jako praw uniwersalnych w XX wie-
ku, w tym zwłaszcza po zakończeniu II wojny światowej, w sposób natural-
ny obejmował uznanie wolności religii za część przynależnych człowiekowi 
praw I generacji (praw obywatelskich i politycznych), przy czym chodzi tu 
o ochronę podmiotowego prawa do wyznawania religii bądź niewyznawania 
żadnej, a także wolnego wyboru i wolności uzewnętrzniania swojej religii, 
zarówno indywidualnie, jak i zbiorowo. Dokumenty międzynarodowe precy-
zują, że ochronie podlega uprawianie kultu religijnego, uczestniczenie w ob-
rzędach, praktykowanie oraz nauczanie religii. Należy przy tym odnotować, 
że wolność religii i przekonań – podobnie jak inne wolności (np. ekspresji, 
zrzeszania się i zgromadzeń) – nie jest absolutna i może podlegać pewnym 
ograniczeniom, jeśli chodzi o sferę zewnętrzną (tj. wolność uzewnętrzniania 
religii), przy czym nie oznacza to dowolności państwa w dziedzinie stoso-
wania takich ograniczeń. Natomiast trudno byłoby doszukiwać się podstaw 
dla ograniczania wolności religijnej przez państwo w  sferze wewnętrznej, 
związanej z wolnością posiadania i przyjmowania religii lub przekonań na 
zasadzie dobrowolności.

O wolności myśli, sumienia i religii stanowi art. 18 Powszechnej Dekla-
racji Praw Człowieka z 10 grudnia 1948 r. Międzynarodowy pakt praw oby-
watelskich i politycznych gwarantuje to prawo także w art. 18. Z uwagi na 
rangę tego postanowienia dla tematyki Słownika, należy go w tym miejscu 
zacytować in extenso:

Artykuł 18 Międzynarodowego paktu praw politycznych i obywatelskich:

1.	 Każdy ma prawo do wolności myśli, sumienia i  religii. Prawo to obejmuje 
wolność posiadania lub przyjmowania religii lub przekonań według własnego 
wyboru oraz wolność uzewnętrzniania swojej religii lub przekonań indywi-
dualnie czy wspólnie z innymi, publicznie lub prywatnie, przez uprawianie 
kultu, uczestniczenie w obrzędach, praktykowanie i nauczanie.



164 Michał Balcerzak

2.	 Nikt nie będzie poddawany przymusowi, który stanowiłby zamach na jego 
wolność posiadania lub przyjmowania religii albo przekonań według własne-
go wyboru.

3.	 Wolność uzewnętrzniania religii lub przekonań może podlegać jedynie ta-
kim ograniczeniom, które są przewidziane przez ustawę i są konieczne dla 
ochrony bezpieczeństwa publicznego, porządku, zdrowia lub moralności pu-
blicznej albo podstawowych praw i wolności innych osób.

4.	 Państwa Strony niniejszego Paktu zobowiązują się do poszanowania wolno-
ści rodziców lub, w  odpowiednich przypadkach, opiekunów prawnych do 
zapewnienia swoim dzieciom wychowania religijnego i  moralnego zgodnie 
z własnymi przekonaniami.

Kontekst wolności religijnej zawarty jest także w art. 13 ust. 3 in fine Mię-
dzynarodowego paktu praw gospodarczych, społecznych i kulturalnych, któ-
ry stanowi:

Państwa Strony niniejszego Paktu zobowiązują się do poszanowania wolności 
rodziców lub w odpowiednich przypadkach opiekunów prawnych, wyboru dla 
swych dzieci szkół innych niż szkoły założone przez władze publiczne, ale odpo-
wiadających minimalnym wymaganiom w zakresie nauczania, jakie mogą być 
ustalone lub zatwierdzone przez Państwo, jak również zapewnienia swym dzie-
ciom wychowania religijnego i moralnego, zgodnego z własnymi przekonaniami.

Natomiast z  perspektywy europejskiego systemu ochrony praw czło-
wieka, czyli systemu opartego na gwarancjach przyjętych w ramach Rady 
Europy oraz Unii Europejskiej (dwie niezależne od siebie europejskich or-
ganizacje integracyjne), podstawowe znaczenie dla ochrony wolności myśli, 
sumienia i religii mają:

Artykuł 9 Konwencji o ochronie praw człowieka i podstawowych wolności  
z 4 listopada 1950 r. (Europejska konwencja praw człowieka) w brzmieniu:

1.	 Każdy ma prawo do wolności myśli, sumienia i  wyznania; prawo to obej-
muje wolność zmiany wyznania lub przekonań oraz wolność uzewnętrznia-
nia indywidualnie lub wspólnie z innymi, publicznie lub prywatnie, swego 
wyznania lub przekonań przez uprawianie kultu, nauczanie, praktykowanie 
i czynności rytualne.

2.	 Wolność uzewnętrzniania wyznania lub przekonań może podlegać jedynie ta-
kim ograniczeniom, które są przewidziane przez ustawę i konieczne w społe-
czeństwie demokratycznym z uwagi na interesy bezpieczeństwa publicznego, 
ochronę porządku publicznego, zdrowia i moralności lub ochronę praw i wol-
ności innych osób.



165Prawa człowieka

Artykuł 2 Protokołu nr 1 do Europejskiej konwencji praw człowieka z 20 
marca 1952 r.:

Nikt nie będzie pozbawiony prawa do nauki. Wykonując swoje funkcje w dzie-
dzinie wychowania i nauczania, Państwo będzie szanowało prawo rodziców do 
zapewnienia wychowania i nauczania zgodnie z  ich własnymi przekonaniami 
religijnymi i filozoficznymi.

Artykuł 10 Karty Praw Podstawowych Unii Europejskiej z  7 grudnia 
2000 r.:

1.	 Każdy ma prawo do wolności myśli, sumienia i  religii. Prawo to obejmuje 
wolność zmiany religii lub przekonań oraz wolność uzewnętrzniania, indy-
widualnie lub wspólnie z innymi, publicznie lub prywatnie, swej religii lub 
przekonań poprzez uprawianie kultu, nauczanie, praktykowanie i uczestni-
czenie w obrzędach.

2.	 Uznaje się prawo do odmowy działania sprzecznego z własnym sumieniem, 
zgodnie z ustawami krajowymi regulującymi korzystanie z tego prawa”.

Artykuł 14 ust. 3 Karty Praw Podstawowych Unii Europejskiej z 7 grud-
nia 2000 r.:

Wolność tworzenia placówek edukacyjnych z właściwym poszanowaniem zasad 
demokratycznych i  prawo rodziców do zapewnienia wychowania i  nauczania 
dzieci zgodnie z własnymi przekonaniami religijnymi, filozoficznymi i pedago-
gicznymi są szanowane, zgodnie z ustawami regulującymi korzystanie z tej wol-
ności i tego prawa”.

Aspekty praktyczne

Niezależnie od swej głębi filozoficznej i teoretycznoprawnej prawa człowie-
ka mają także swój praktyczny wymiar w postaci środków ochrony praw-
nej, tj. przewidzianych przepisami prawa krajowego lub międzynarodowego 
proceduralnych możliwości zgłaszania roszczeń, skarg bądź petycji do od-
powiednich organów. Koncepcja współczesnych praw człowieka opiera się 
na założeniu, że prawa te nie są jedynie postulatami czy deklaracjami poli-
tycznymi, ale mogą być efektywnie wdrażane za pomocą środków prawnych 
i procedur. Warto także podkreślić, że zgodnie z art. 13 Europejskiej konwen-



166 Michał Balcerzak

cji praw człowieka „każdy, czyje prawa i wolności zawarte w niniejszej kon-
wencji zostały naruszone, ma prawo do skutecznego środka odwoławczego 
do właściwego organu państwowego […]”. Skuteczność środka prawnego nie 
oznacza wprawdzie gwarancji pozytywnego wyniku rozstrzygnięcia sprawy 
dla podmiotu wnoszącego dany środek, ale stanowi wymóg, aby środek do-
stępny w prawie krajowym stwarzał realną możliwość rozpoznania zarzutu 
naruszenia i naprawienia jego skutków.

W  prawie polskim nie istnieje jeden „uniwersalny” środek prawny dla 
zaskarżenia naruszeń praw człowieka, w tym wolności myśli, sumienia i re-
ligii. Wybór drogi prawnej dla ochrony praw i wolności podyktowany jest 
charakterem sprawy – w  pewnych sytuacjach właściwe będą środki prze-
widziane w prawie cywilnym (np. powództwo o ochronę dóbr osobistych, 
apelacja, skarga kasacyjna), niekiedy działanie określone na podstawie prawa 
administracyjnego (np. zaskarżenie decyzji administracyjnej do organu II in-
stancji, skarga do sądu administracyjnego), a jeszcze w innych przypadkach 
– działania podejmowane w kontekście prawa karnego (np. zawiadomienie 
o popełnieniu przestępstwa, zwyczajne i nadzwyczajne środki zaskarżenia 
orzeczeń). Specyficznym środkiem ochrony prawnej jest skarga konstytucyj-
na, gdyż za jej pomocą można zaskarżyć przepis prawa, na podstawie którego 
wydane orzeczenie naruszyło – zdaniem strony – prawa i wolności zawarte 
w Konstytucji RP. Jeszcze innym przykładem środka ochrony praw i wolno-
ści człowieka jest skarga do Rzecznika Praw Obywatelskich.

Konsekwencją istnienia międzynarodowych systemów ochrony praw 
człowieka są natomiast środki prawne umożliwiające zaskarżenie naruszenia 
praw i  wolności człowieka przed sądem lub organem międzynarodowym. 
Istotne jest to, że środki na forum międzynarodowym można składać po wy-
czerpaniu wszystkich możliwości odwoławczych w prawie krajowym. Naj-
bardziej znanym – i najbardziej efektywnym – środkiem tego rodzaju jest 
skarga do Europejskiego Trybunału Praw Człowieka w Strasburgu. Może ją 
złożyć każda osoba, która uważa, że naruszono wobec niej prawa i wolno-
ści zawarte w Europejskiej konwencji praw człowieka. Mniej popularna jest 
możliwość złożenia skargi (zawiadomienia) o naruszeniu Międzynarodowe-
go paktu praw obywatelskich i politycznych do Komitetu Praw Człowieka 
(jednego z tzw. komitetów traktatowych systemu ONZ).



167Prawa człowieka

Bibliografia

Ź r ó d ł a 

Karta Praw Podstawowych Unii Europejskiej z dnia 7 grudnia 2000 r., Dz. Urz. UE 
2016, C 202.

Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r., Dz. U. z 1997 r. Nr 
78, poz. 483.

Konkordat między Stolicą Apostolską a Rzecząpospolitą Polską, podpisany w War-
szawie dnia 28 lipca 1993 r., Dz. U. z 1998 r. Nr 51, poz. 318.

Konwencja o ochronie praw człowieka i podstawowych wolności z dnia 4 listopada 
1950 r., Dz. U. z 1993 r. Nr 61 poz. 284 ze zm.

Międzynarodowy pakt praw gospodarczych, społecznych i kulturalnych z dnia 16 
grudnia 1966 r., Dz. U. z 1977 r. Nr 38, poz. 169.

Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i  Politycznych z  dnia 16 grudnia  
1966 r., Dz. U. z 1977 r. Nr 38, poz. 167.

Powszechna Deklaracja Praw Człowieka z dnia 10 grudnia 1948 r. (rezolucja Zgro-
madzenia Ogólnego ONZ nr 217, III).

O p r a c o w a n i a

Balcerzak M., Podstawy międzynarodowej ochrony praw człowieka. Zarys wykładu z ma-
teriałami źródłowymi, Toruń 2017.

Banaszak B. i in, System ochrony praw człowieka, Kraków 2005.
Brzozowski W., Krzywoń A., Wiącek, M., Prawa człowieka, Warszawa 2019.
Dobrzeniecki K., Wolność religii i przekonań, [w:] Leksykon ochrony praw człowieka. 100 

podstawowych pojęć, red. M. Balcerzak, S. Sykuna, Warszawa 2010, s. 515–521.
Gronowska B. i in., Prawa człowieka i ich ochrona, Toruń 2009.
Hucał M., Wolność sumienia i wyznania w orzecznictwie Europejskiego Trybunału Praw 

Człowieka, Warszawa 2012.
Jasudowicz T., Wolność religii. Wybór materiałów. Dokumenty. Orzecznictwo, Toruń 

2001.
Komorowski P., Ochrona wolności religijnej w systemie Europejskiej Konwencji Praw Czło-

wieka. Analiza krytyczna, Toruń 2020.
Merkwa M., U  źródeł idei praw człowieka. Kształtowanie się prawnych i  filozoficznych 

podstaw koncepcji praw człowieka, Lublin 2018.
Orzeszyna K., Skwarzyński M., Tabaszewski R., Prawo międzynarodowe praw człowie-

ka, Warszawa 2020.
Osiatyński W., Prawa człowieka i ich granice, Kraków 2011.
Piechowiak M., Filozofia praw człowieka. Prawa człowieka w świetle ich międzynarodowej 

ochrony, Lublin 1999.
Warchałowski K., Prawo do wolności myśli, sumienia i religii w Europejskiej Konwencji 

Praw Człowieka i Podstawowych Wolności, Lublin 2004.



168 Michał Balcerzak

Zajadło J., Standardy praw człowieka – uniwersalne czy relatywne, „Gdańskie Studia 
Prawnicze” 22 (2014), s. 415–435.

N e t o g r a f i a

Informacje na temat składania skarg do Europejskiego Trybunału Praw Człowieka: 
https://www.gov.pl/web/dyplomacja/skarga-do-europejskiego-trybunalu-praw-
-czlowieka, dostęp z: 12.08.2022.

https://www.gov.pl/web/dyplomacja/skarga-do-europejskiego-trybunalu-praw-czlowieka
https://www.gov.pl/web/dyplomacja/skarga-do-europejskiego-trybunalu-praw-czlowieka


Prof. Agnieszka NO G A L
Uniwersytet Warszawski

Demokracja

Wprowadzenie

Przednowoczesne systemy polityczne, takie jak scentralizowana monarchia 
czy arystokracja zakładająca wykluczenie całych stanów społecznych straciły 
uznanie. Dwa główne antydemokratyczne systemy polityczne: nazizm oraz 
komunizm, zniknęły z politycznej mapy świata, pierwszy – na skutek prze-
granej wojny, drugi – w efekcie wewnętrznego załamania i swoistej implozji. 
Dzięki temu w  1992 roku Francis Fukuyama mógł pisać o  końcu historii. 
Twierdził wówczas, że wraz z dominacją zachodniej liberalnej demokracji, 
która nastąpiła po zimnej wojnie (1945–1991) i rozpadzie Związku Radziec-
kiego ludzkość dostrzegła, iż optymalnym ustrojem jest demokracja libe-
ralna1. Ten sam naukowiec w roku 2020 był jednak dużo bardziej ostrożny 
i wskazywał, że na poziomie geopolitycznym dwa wielkie autorytarne mo-
carstwa, Chiny i Rosja, umocniły swoje rządy i wspierają antydemokratycz-
ne inicjatywy na całym świecie2. 

1 F. Fukuyama, The end of history and the last man, New York 1992; polskie tłumaczenie: 
Koniec historii, przeł. T. Bieroń, M. Wichrowski, Poznań 1996.

2 Artykuł został napisany przez Francisa Fukuyamę 15 grudnia 2020, a więc po doświad-
czeniu pandemii. Pierwszy argument, który nasuwał się Fukuyamie, odwoływał się do potęgi 



170 Agnieszka Nogal

Ustrój demokratyczny bezpośrednio wiąże się z  kwestią religii. Jego 
podmiotem jest bowiem lud, jeśli zaś utożsamimy demokrację z wolą ludu 
rozumianego jako całość, to o religii dominującej w sferze publicznej prze-
sądza wyznanie większości obywateli. Jednocześnie jednak wola większości 
może wchodzić w konflikt z wolą jednostki. Zazwyczaj więc w zachodnich 
demokracjach na prawo wspólnoty do kształtowania przestrzeni publicznej 
(element wspólnotowy) nakłada się prawo samych obywateli (element libe-
ralny). Demokracji towarzyszy więc napięcie pomiędzy prawem większości 
do kształtowania przestrzeni publicznej zgodnie z własnymi przekonaniami 
a prawami człowieka (prawem do religii oraz wolnością od religii). 

Istota 

W  demokracji władza sprawowana jest bezpośrednio lub pośrednio przez 
obywateli. Demokrację można rozumieć w dwojaki sposób: jako neutralny 
i proceduralny sposób sprawowania władzy lub normatywnie – jako system, 
który najpełniej ucieleśnia moralną zasadę godności każdej osoby. W  uję-
ciu proceduralnym konstytucja gwarantuje, że decyzje w imieniu wspólnoty 
politycznej podejmują pochodzący z wyboru politycy. Urzędy obieralne ob-
sadzane są ramach regularnych i uczciwych wyborów. Ponadto wybory są 
równe i jawne, a wszyscy dorośli obywatele mogą brać w nich udział. Prak-
tycznie wszyscy dorośli obywatele mogą także kandydować na urzędy. Oby-
watele mają prawo wypowiadać się w kwestiach politycznych w referendach 
lub poprzez swobodne wypowiedzi w sferze publicznej, czemu towarzyszy 
dostęp do źródeł informacji. Mogą również tworzyć niezależne od rządu 
organizacje i stowarzyszenia3. W ujęciu normatywnym uzasadnieniem rzą-
dów demokratycznych jest zasada równości. Założenia normatywne wyklu-
czają w tym ujęciu pewne rozwiązania, nawet jeśli są one wspierane przez 

ekonomicznej Chin. okazało się, że nie tylko demokracje mogą być sprawne ekonomicznie. 
W  przypadku pandemii pojawił się kolejny antydemokratyczny argument. Poprzez auto-
rytarne praktyki Chiny efektywnie zatrzymały na swoim terytorium rozprzestrzenianie 
się choroby. F. Fukuyama, On the State of Democracy in 2020 and Beyond, „The Wall Street 
Journal”, 15 grudnia 2020, https://www.wsj.com/articles/francis-fukuyama-on-the-state-of-
democracy-in-2020-and-beyond-11608051600, dostęp z: 15.03.2021.	

3 R. Dahl, Demokracja i jej krytycy, przeł. S. Amsterdamski, Kraków 1995, s. 324.

https://www.wsj.com/articles/francis-fukuyama-on-the-state-of-democracy-in-2020-and-beyond-11608051600
https://www.wsj.com/articles/francis-fukuyama-on-the-state-of-democracy-in-2020-and-beyond-11608051600


171Demokracja

większość obywateli4. Nie można na przykład demokratycznie wprowadzić 
zasady niewolnictwa, gdyż byłaby ona sprzeczna z normatywną podstawą 
demokratycznej władzy. Zazwyczaj za normatywny element w demokracji 
uznaje się ochronę praw indywidualnych przed decyzjami podejmowanymi 
w imieniu większości. 

Historyczne ujęcie

Pojęcie demokracji wywodzi się ze starożytnej Grecji, w  której oznaczało 
bezpośrednie sprawowanie władzy przez obywateli greckiej polis. W  mo-
mencie, kiedy zestawimy klasyczną, grecką formę demokracji z demokracją 
współczesną, uwidaczniają się trzy najważniejsze różnice. (1) Klasyczna de-
mokracja była demokracją bezpośrednią oraz (2) elitarną, czyli sprawowa-
ną przez niektórych mieszkańców. (3) Opierała się na zbiorowych decyzjach, 
które starożytni wiązali z wiedzą. Uwidacznia to, jak bardzo – mimo ciągło-
ści pojęcia – nowożytna demokracja różni się od swego starożytnego wzorca. 
Bazuje na reprezentacji, prawa obywatelskie przysługują co do zasady wszyst-
kim dorosłym osobom zamieszkującym dane terytorium, wola większości jest 
konstytucyjnie ograniczona, a  wiedzę o  dobru łączy się z  jednostką, chro-
niąc każdego przed paternalizmem. Kwestia wolności religijnej uwidacznia 
się przede wszystkim w trzecim elemencie, a więc poprzez relację woli oraz 
kultury politycznej większości obywateli do indywidualnych praw.

Współczesna forma demokracji swymi korzeniami sięga dwóch wielkich 
osiemnastowiecznych rewolucji: francuskiej oraz amerykańskiej. Rewolucja 
francuska wraz z demokracją przyniosła laicki model sfery publicznej (od 
laïcité – świeckość), demokracja amerykańska – model wolności religijnej. Po-
nadto zachowały się społeczeństwa z religią dominującą w sferze publicznej. 

Wśród trzech haseł rewolucji francuskiej znalazły się: liberté, égalité, fra-
ternité. Idee wolności oraz równości zyskały powszechne uznanie, odciskając 
swe piętno zarówno na dyskusjach filozoficzno-politycznych, jak i  na sys-
temach prawnych państw. Do dziś jednak problematyczne pozostaje poję-
cie braterstwa, które bywa czasem utożsamiane z solidarnością. Jednak, to 

4 R. George, Zderzenie ortodoksji. Kryzys prawa, religii i moralności, przeł. M. Czarnecki, 
Warszawa 2019, s. 163–164.



172 Agnieszka Nogal

właśnie braterstwo, fraternité, zwraca uwagę na kategorię ludu, który jest 
podmiotem demokracji. Prowadzi ku pytaniu, dlaczego demos tworzą akurat 
ci, a nie inni? I jak lud odnosi się do religii. 

Lud w historii bywa przedstawiany jako „sztuczny człowiek” utworzony 
mocą umowy. Taka konstrukcja potrzebna jest aby wyjaśnić znaczenie zbiorowej 
woli, która w metaforycznym ujęciu jest właśnie wolną owego sztucznego czło-
wieka. Zazwyczaj uznaje się, że podstawą stowarzyszenia jest umowa społeczna.

[…] Każdy z nas społem oddaje swoją osobę i całą swoją potęgę pod naczelne 
kierownictwo woli powszechnej, i traktujemy każdego członka jako część nie-
podzielną całości. Ten akt zrzeszenia tworzy natychmiast, w miejsce prywatnej 
osoby każdego kontrahenta, ciało moralne i zbiorowe, które złożone jest z tylu 
członków, ile zgromadzenie liczy głosów, które uzyskuje przez ten akt swoją 
jedność, swoje życie i swoją wolę5.

Jednocześnie jednak już Deklaracja Praw Człowieka i Obywatela uchwa-
lona 26 sierpnia 1789 r. stwierdzała, iż konieczne jest ograniczenie władzy 
oraz uznanie praw człowieka i obywatela za nienaruszalne. W Artykule XVI 
czytamy: 

Społeczeństwo, w  którym rękojmie praw człowieka nie są zabezpieczone ani 
podział władzy nie jest ustalony, nie ma konstytucji. 

Jeszcze w 1787 roku James Madison pisał w 10. numerze „Federalisty”, iż 
proponowany przez federalistów ustrój powinien się nazywać nie demokra-
cją, a republiką, gdyż zakłada system reprezentatywny, czego nie ma w de-
mokracjach. 

Dwie zasadnicze różnice między demokracją a republiką to: po pierwsze, w re-
publice władza jest delegowana małej liczbie obywateli wybranych przez po-
zostałych; po drugie, republika może rozciągać swą władzę nad większą liczba 
obywateli i większym obszarem kraju6. 

Konstrukcja ta pozostawała w napięciu nie tylko z pismami J. J. Rousse-
au, ale także ze starożytnym modelem demokracji niezapośredniczonej ani 

5 J. J. Rousseau, Umowa społeczna, przeł. A. Pieretiakowicz, Łódź 1948, s. 20–21.
6 J. Madison, Federalista Numer 10, [w:] Eseje polityczne federalistów, przeł. B. Czarska, Kra-

ków 1999, s. 92.



173Demokracja

przez system reprezentacji, ani przez działanie partii politycznych. Rousseau 
pragnął zrealizować swój ideał rządów w  stosunkowo małej wspólnocie – 
w Genewie. Tymczasem współczesna demokracja, dzięki wprowadzeniu sys-
temu reprezentacji, pozwala na sprawowanie władzy na wielkich obszarach.

Stan rzeczy

Modele relacji demokratycznego państwa do kościoła

Niezależnie od kontrowersji, które towarzyszą interpretacjom ludu jako 
podmiotu demokracji, system ten polega na kształtowaniu instytucji poli-
tycznych oraz prawnych przez konkretną wspólnotę polityczną. Demokracje 
różnią się więc konstytucyjnie oraz prawnie. Większość z nich jednak łączy 
element wspólnotowy, który stanowi wyraz autonomii ludu z autonomią jed-
nostki. Ponadto demokracje wiążą się z kulturą polityczną określonej zbio-
rowości. Ze względu na tę kulturę można wyróżnić trzy modele relacji de-
mokratycznego państwa do kościoła: model religii dominującej, model laicki 
oraz model wolności religijnej. Żaden z nich nie jest wobec religii neutralny.

Model religii dominującej jest następstwem wprowadzonej w XVII wie-
ku zasady ciuius regio eius religio i oznacza, że państwo ma wyraźny związek 
z określoną religią, a w przestrzeni publicznej obecna jest symbolika reli-
gii dominującej, nawet jeśli nie jest ona religią najczęściej wyznawaną przez 
obywateli. Przykładami tego modelu są: Anglia, Norwegia7, Dania8 i Grecja9. 
W Wielkiej Brytanii na przykład, kościół Anglii ma charakter państwowy, 

7 W Norwegii działa państwowy Kościół protestancki, którego członkowie wyznają re-
ligię ewangelicko-augsburską (luterańska). Choć nie istnieje rozdział Kościoła od Państwa, 
wszyscy mieszkańcy mają zagwarantowaną wolność wyznania na mocy poprawki z  1964 
roku do Konstytucji. Więcej informacji: https://pol-nor.com/religia-w-norwegii/, dostęp z: 
04.09.2024.

8 Kościół Danii lub Duński Kościół Narodowy, oficjalnie Kościół Ewangelicko-Luterań-
ski Danii – kościół luterański w Danii, działający również na Grenlandii, największy kościół 
chrześcijański w kraju, mający status kościoła państwowego.

9 Grecka konstytucja w artykule 3 regulującym stosunki między kościołem a państwem 
określa, iż dominującą religią w Grecji jest religia Wschodnioprawosławnego Kościoła Chry-
stusowego. Konstytucja Grecji, https://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/konst/grecja.html, dostęp 
z: 04.09.2024.

https://pol-nor.com/religia-w-norwegii/
https://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/konst/grecja.html


174 Agnieszka Nogal

stąd jego oficjalnym zwierzchnikiem jest panujący monarcha, a każdy wize-
runek monarchy jest jednocześnie symbolem religijnej jedności10. Symbolika 
polityczna nakłada się w ten sposób na symbolikę państwową. 

Model laicki, nazywany czasem także świeckim, oznacza państwo demo-
kratyczne rozłączne z jakąkolwiek religią. W modelu tym wszelkie przejawy 
religijności przenosi się ze sfery publicznej do prywatnej. W  Europie naj-
bardziej znanym przykładem jest Francja, choć historycznie można było-
by wskazać także na ZSRR i byłe kraje komunistyczne, które również były 
państwami świeckimi, choć niedemokratycznymi. Model laicki ukształtował 
się w czasie rewolucji francuskiej. Charakterystycznym wydarzeniem było 
uchwalenie 12 lipca 1790 r. konstytucji cywilnej duchowieństwa, która pod-
porządkowała duchownych rządowi oraz wprowadzała demokratyczne obie-
ranie urzędów kościelnych11. Ostatecznie rewolucja francuska przyniosła ofi-
cjalny „Kult Rozumu” (Culte de la Raison), który można uznać za rodzaj religii 
państwowej przeciwstawionej rzymskiemu katolicyzmowi. Do dziś konflikt 
rewolucji z Kościołem oraz walka z religią stanowią jeden z najbardziej kon-
trowersyjnych aspektów historii Rewolucji Francuskiej12. W 1856 roku Alexis 
de Tocqueville pisał: 

Jednym z pierwszych aktów rewolucji Francuskiej było zaatakowanie Kościo-
ła i  wśród namiętności z  tej Rewolucji zrodzonych namiętność antyreligijna 
pierwsza zapłonęła i ostatnia zgasła13. 

Model wolności religijnej zachowuje rozdział pomiędzy strukturami wła-
dzy państwowej i kościelnej, przyzwalając na obecność w sferze publicznej 
religii wyznawanej przez obywateli. Ukształtował się w czasie rewolucji ame-
rykańskiej. Mniejszości religijne uciskane na starym kontynencie zagwaran-
towały sobie prawa do praktykowania własnych wyznań. Poszukując bez-
pieczeństwa i poszanowania wolności, Amerykanie, w przeciwieństwie do 

10 T. Zieliński, Państwowy Kościół Anglii. Studium prawa wyznaniowego, Warszawa 2016, s. 13.
11 The Civil Constitution of the Clergy, 1790, https://history.hanover.edu/texts/civilcon.

html, dostęp z: 04.09.2024.
12 F. Fehér, The Cult of the Supreme Being and the Limits of the Secularization of the Political, [w:] 

The French Revolution and the Birth of Modernity, red. F. Fehér, Berkeley – Los Angeles – Oxford 
1990, s. 174.

13 A. de Tocqueville, Dawny ustrój i rewolucja, przeł. H. Szumańska-Grossowa, Warszawa 
2005, s. 39.

https://history.hanover.edu/texts/civilcon.html
https://history.hanover.edu/texts/civilcon.html


175Demokracja

Francuzów, nie zwrócili się przeciwko religii, ale włączyli ją do przestrzeni 
publicznej, zachowując jednocześnie autonomię kościelnych instytucji wo-
bec państwa14. I tak w Stanach Zjednoczonych religia przenika wszystkie sfe-
ry życia publicznego15. W 1835 roku Tocqueville pisał: 

Przeważająca część angielskiej Ameryki została zamieszkana przez ludzi, którzy 
wyłamawszy się spod władzy papieskiej, nie poddali się żadnemu religijnemu 
zwierzchnikowi. Przynieśli więc do Nowego Świata chrześcijaństwo, które naj-
lepiej daje się określić jako demokratyczne i republikańskie. Fakt ten szczególnie 
sprzyjał wprowadzeniu republiki i demokracji jako form politycznej egzystencji 
kraju. Zgodziwszy się co do samej zasady religia i polityka zawsze odtąd żyły 
w zgodzie16.

Model wolności religijnej wskazuje na podwójny charakter porządku 
prawa świeckiego i prawa kanonicznego, rozłącza administrację państwową 
oraz administrację kościołów, pozostawiając kościołom swobodę aktywno-
ści w sferze publicznej. Nie przesądza przy tym o takich kwestiach szczegó-
łowych, jak konkretny stopień powiązania przedstawicieli demokratycznej 
władzy z określoną konfesją. Rozwiązania prawne zastosowane w Polsce po 
1989 roku zbliżają się do modelu wolności religijnej. Realizację tak rozu-
mianej wolności gwarantuje Konkordat między Stolicą Apostolską i Rzeczą-
pospolitą Polską17. Ponadto wolność religijna chroniona jest konstytucyjnie 
i przybiera formę indywidualnych uprawnień: w formie wolności do religii 
oraz wolności od religii. Wolność do religii obejmuje: prawo do uzewnętrz-
niania własnych przekonań religijnych poprzez uprawianie kultu, modlitwę, 
uczestniczenie w obrzędach, praktykowanie, nauczanie, posiadanie świątyń 
i innych miejsc kultu w zależności od potrzeb ludzi wierzących, korzystanie 
z pomocy religijnej przez osoby wierzące tam, gdzie się znajdują. Wolność od 
religii zakazuje państwu zmuszania kogokolwiek do uczestnictwa w  prak-
tykach religijnych, a  także ujawniania swojego światopoglądu, przekonań 

14 G. Himmelfarb, Drogi do nowoczesności. Brytyjskie, francuskie i amerykańskie Oświecenia, 
przeł. K. Wudarska, Warszawa 2018, s. 278.

15 Zob. F. Longchamps de Bérier, Church-State Relations: Separation without the Wall, 
„Studia Iuridica” 30 (1995), s. 61–92.

16 A. de Tocqueville, O demokracji w Ameryce, t. 1, przeł. B. Janicka, M. Król, Warszawa 
2005, s. 294–295.

17 Konkordat między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą Polską, Dz. U. z 1998 r. Nr 
51, poz. 318, art. 5.



176 Agnieszka Nogal

religijnych lub wyznania18. Zasada wolności religijnej wymaga odejścia od 
uznania dobra za przedmiot ponadindywidualnej wiedzy. Gdyby bowiem 
uznano dobro za przedmiot wiedzy, można byłoby dyskutować o wyższości 
jednej religii nad inną. Lepsza byłaby religia pełniej realizująca dobro, gor-
sza ta, która realizacji dobra przeszkadza. W momencie uznania dobra za 
przedmiot woli także wyznania stają się równym przedmiotem preferencji. 
W odniesieniu do zbiorowo praktykowanej wolności polska konstytucja za-
wiera zasadę bezstronności. Ma zatem zasadniczo traktować w równy sposób 
wszystkie religie. Ta bezstronność wskazuje na brak religii państwowej, ale 
także brak niechęci wobec religii właściwy dla państw laickich. Na ten bez-
stronny wymiar równości woli nakłada się jednak przynajmniej częściowo 
perspektywa wiedzy o dobru. W świetle konkordatu oraz indywidualnych 
uprawnień wolność religijną można również interpretować jako współdzia-
łanie państwa oraz instytucji religijnych dla dobra człowieka i dobra wspól-
nego19. Jest to zgodne ze sformułowaniem zawartym wprost w polskiej kon-
stytucji: 

My, Naród Polski – wszyscy obywatele Rzeczypospolitej, zarówno wierzący 
w Boga będącego źródłem prawdy, sprawiedliwości, dobra i piękna, jak i nie 
podzielający tej wiary, a te uniwersalne wartości wywodzący z innych źródeł20.

Problem neutralności

Wyróżnionym modelom towarzyszą szerokie dyskusje na temat wyższości 
jednego z nich nad pozostałymi. Podnosi się też kwestię neutralności. Żaden 
jednak ze wskazanych modeli nie jest neutralny: model religii państwowej 
wskazuje na religię dominującą, model laicki wyklucza wszelkie religie, zaś 
oparty na kategorii indywidualnej i zbiorowej woli model wolności religijnej, 

18 J. Krukowski, Polskie prawo wyznaniowe, Warszawa 2000, s. 77–80.
19 D. Dudek, Obecność krzyża w przestrzeni publicznej a zasada bezstronności władz publicz-

nych w  Rzeczypospolitej Polskiej, [w:] Obecność krzyża w  przestrzeni publicznej. Doświadczenia 
niektórych państw europejskich, red. P. Stanisz, M. Ordon, Lublin 2016, s. 189, https://repo-
zytorium.kul.pl/bitstream/20.500.12153/291/4/Stanisz_Zawislak_Ordon_Obecnosc_krzyza-
_w_przestrzeni_publicznej_Doswiadczenia_niektorych_panstw_europejskich.pdf, dostęp z: 
04.09.2024.

20 Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. z 1997 r. Nr 78, poz. 483.

https://repozytorium.kul.pl/bitstream/20.500.12153/291/4/Stanisz_Zawislak_Ordon_Obecnosc_krzyza_w_przestrzeni_publicznej_Doswiadczenia_niektorych_panstw_europejskich.pdf
https://repozytorium.kul.pl/bitstream/20.500.12153/291/4/Stanisz_Zawislak_Ordon_Obecnosc_krzyza_w_przestrzeni_publicznej_Doswiadczenia_niektorych_panstw_europejskich.pdf
https://repozytorium.kul.pl/bitstream/20.500.12153/291/4/Stanisz_Zawislak_Ordon_Obecnosc_krzyza_w_przestrzeni_publicznej_Doswiadczenia_niektorych_panstw_europejskich.pdf


177Demokracja

uznając podwójny porządek państwowy i  religijny, uzależnia rzeczywisty 
kształt relacji pomiędzy państwem a religiami od kultury polityczno-religij-
nej, a więc konfesji faktycznie wyznawanej przez obywateli. W dyskusjach 
publicznych często za bardziej neutralny uznaje się model laicki, gdyż ma 
on stanowić wyraz kultury politycznej zlaicyzowanego społeczeństwa. Ta-
kie społeczeństwo zaś, zgodnie z teoriami sekularyzacji, to historyczny efekt 
procesów modernizacyjnych21. Opinie na temat procesów społecznych są jed-
nak podzielone – na przykład współczesny socjolog José Casanova wskazuje 
na powrót religii do sfery publicznej. Trudno zaprzeczyć, że wzrasta zna-
czenie opinii wynikających z przekonań religijnych dla publicznych sporów 
w kwestiach społecznych oraz politycznych22.

Indywidualne prawo do wolności religijnej, traktowane przez dokumen-
ty międzynarodowe jako prawo człowieka, może przybrać dwie różne formy: 
wolności do religii oraz wolności od religii; wolność do prezentowania wła-
snej oryginalnej tożsamości lub wolność od bycia wystawionym na symboli-
kę tożsamościową prezentowaną w przestrzeni społecznej przez innych. 

Łączenie indywidualnej wolności do religii (a więc do wiary, kształtowa-
nego przez nią sumienia i działania zgodnie z sumieniem) z wolnością od re-
ligii z założenia nie może być neutralne. Wskazuje albo na przewagę wolno-
ści od religii, jak dzieje się w modelu laickim, albo politycznie kształtowanej 
wolności do religii, jak w państwach o religii panującej. 

Najtrudniejszy w  praktycznej realizacji jest model wolności religijnej, 
który uznaje zarówno wolność do religii, jak i wolność od religii. Obywate-
lom wierzącym gwarantuje wolność sumienia i wyznania, chroniąc jedno-
cześnie innych przed polityczną presją czy prześladowaniem, a więc zapew-
niając wolność od religii. Jeśli zaś dobro uznaje się za efekt indywidualnych 
preferencji, to nie ma argumentacji, która mogłaby wspierać opowiadanie się 
w takich przypadkach po którejkolwiek ze stron. 

W efekcie każdy z modeli odciska piętno na kształcie demokracji oraz na 
kulturze polityczno-religijnej. Można tu wskazać na konkretne przykłady, 
jak język urzędowy, kalendarz czy symbolika religijna: 

21 W. Kulbat, Sekularyzacja w perspektywie socjologii, „Łódzkie Studia Teologiczne” 16 (2007), 
s. 125. 

22 Więcej: J. Casanova, Religie publiczne w nowoczesnym świecie, Kraków 2005.



178 Agnieszka Nogal

Język urzędowy. Jest to język, w którym formułowane są opinie obecne 
w sferze publicznej, język używany w szkołach, sądach, ciałach ustawodaw-
czych, służbie zdrowia. Używanie języka większości w sferze publicznej nie 
jest neutralne, niesie bowiem znaczenia zakodowane w  tym języku, które 
uwidaczniają także stosunek do dominującego społecznie wyznania. Na 
przykład poezja lub największe powieści odzwierciedlają określone postawy 
wobec religii.

Kalendarz. Większość świąt w kalendarzu – w tym niedziele i rytm ty-
godnia – ma swoje korzenie w tradycji chrześcijańskiej. Historia i daty sze-
rzej odzwierciedlają także chrześcijańską wizję historii. Na przykład nume-
racja roku uwidacznia liczbę lat od narodzin Chrystusa. 

Symbole polityczne. Czerpią znaczenie z historii, ale nawiązują rów-
nież do wymiaru religijnego23.

Zbiorowe samostanowienia i prawa człowieka 

Zarówno model religii dominującej, jak i  model laicki oraz wolności reli-
gijnej pozostają wyrazem demokratycznego prawa wspólnoty do kształto-
wania przestrzeni publicznej (element wspólnotowy). Na tę praktykowaną 
zbiorowo demokratyczną wolność nakładają się indywidualne prawa oby-
wateli (element liberalny). Demokracji towarzyszy więc napięcie pomiędzy 
prawem większości do kształtowania przestrzeni publicznej zgodnie z wła-
snymi przekonaniami a prawami człowieka, w tym indywidualnym prawem 
do wolności religijnej oraz prawem do wolności od religii. Polski system kon-
stytucyjno-prawny usiłuje poza to napięcie wykroczyć, traktując dobro jako 
przedmiot racjonalnego poznania. 

Aspekty prawne 

Relacja demokratycznego prawa zbiorowości do kształtowania sfery pu-
blicznej i  indywidualnych praw w  zakresie wolności religijnej traktowana 

23 W. Kymlicka, Justice and Minority Rights, [w:] Multicultural Citizenship: A Liberal Theory 
of Minority Rights, Oxford 1995, s. 107–130.



179Demokracja

jest odmiennie w różnych europejskich tradycjach konstytucyjnych. Ukazu-
je to sprawa przed Europejskim Trybunałem Praw Człowieka Lautsi i  inni 
przeciwko Włochom24. W  sprawie tej mieszkająca we Włoszech Finka, Soile 
Lautsi, zaskarżyła obecność krzyża we włoskiej szkole publicznej. Wskazała 
przy tym, że symbolika religijna eksponowana w sferze publicznej narusza 
jej prawo do edukacji dzieci zgodnie z wyznawanymi przekonaniami oraz 
wolność religijną. Jednak Europejski Trybunał Sprawiedliwości orzekł, iż na 
stanowisko wobec symboli religijnych w sferze publicznej wpływa konkretna 
tradycja konstytucyjna państwa. Przywołany wyrok pokazuje w szczególno-
ści, iż włoska tradycja konstytucyjna zezwala państwu włoskiemu na ekspo-
nowanie symboli religijnych w szkołach publicznych, co nie narusza wolności 
religijnej obywateli. Jednocześnie jednak francuska konstytucja uniemożli-
wia obecność symboliki religijnej w sferze publicznej. Obecność symboli re-
ligijnych w szkołach państwowych jest też wyraźnie zabroniona w Republice 
Północnej Macedonii i Gruzji. Poza Włochami obecność symboliki religijnej 
w przestrzeni publicznej wyraźnie przewidziana jest tylko w Austrii, niektó-
rych krajach związkowych Niemiec i niektórych gminach Szwajcarii. Nie-
mniej takie symbole często znajdują się w szkołach publicznych niektórych 
państw członkowskich Unii Europejskiej, w których obecność symboli reli-
gijnych nie jest szczegółowo uregulowana, na przykład w Hiszpanii, Grecji, 
Irlandii, Malcie, San Marino i Rumunii. 

Aspekty praktyczne

Współczesna forma demokracji podlega szerokiej krytyce. Demokracja 
krytykowana jest za nadmierne uwzględnienie reprezentacji, jej elitaryzm 
i oderwanie od społeczeństwa (ruchy populistyczne, zwolennicy demokracji 
uczestniczącej i bezpośredniej, krytycy aktywizmu sędziowskiego). Zwolen-
nicy zbiorowego samostanowienia z kolei wskazują na erozję wspólnotowości 
poprzez nazbyt szeroki zakres indywidualnej autonomii oraz wpływ insty-
tucji ponadnarodowych, które nie mają demokratycznej legitymacji (defi-
cyt demokratyczny). Jednocześnie jednak demokracja jest szeroko broniona, 

24 Patrz: Wyrok Europejskiego Trybunału Sprawiedliwości – Wielkiej Izby z  dnia 18 
marca 2011 r. w sprawie Lautsi i inni przeciwko Włochom, skarga nr 30814/06. 



180 Agnieszka Nogal

a dominujące teorie władzy uznają ją za najlepszy z systemów sprawowania 
władzy, gdyż umożliwia obywatelom najszerszy zakres autonomii zarówno 
w wymiarze zbiorowym, jak i indywidualnym. Ujęciu demokracji jako prze-
jawu autonomii towarzyszy debata ze zwolennikami ponadindywidualnej 
interpretacji dobra (m.in. Johnem Finnisem i  Marthą Nussbaum). Warto 
również zwrócić uwagę na kontrowersję, jaką stanowi proceduralne ujęcie 
demokracji, które w konsekwencji prowadzi do nieograniczonego pola de-
cyzji na temat kwestii głęboko spornych, na przykład aborcji, które przy 
proceduralnym rozumieniu winny być rozstrzygane przez większość obywa-
teli25. Natomiast przy ujęciu normatywnym, akcent przenosi się na równą 
godność. Ujęcie godności w sposób kantowski zazwyczaj prowadzi do pod-
kreślenia autonomii kobiety26, ujęcie tomistyczne – do ochrony życia (zakaz 
zabijania niewinnych istoty ludzkich)27. Jednocześnie wskazanie na racjonal-
ny charakter dobra wykracza poza autonomię i przenosi dyskusję na obszar 
prawa naturalnego (John Finnis) lub zdolności pozwalających na spełnione 
ludzkie życie (Martha Nussbaum). 

Glosariusz 

Sekular yzac ja – (łac. saecularis, świecki), oznacza proces społeczno-kultu-
rowy polegający na racjonalizacji (odczarowaniu świata) oraz modernizacji. 
Zgodnie z teoriami sekularyzacji religia ma historycznie tracić znaczenie we 
wszystkich aspektach życia społecznego. Teorii sekularyzacji przeciwstawia 
się teoria desekularyzacji28. 

25 A. Scalia, Of Democracy, Morality, and the Majority, „Origins” 26 (1996), s. 87.
26 R. Dixon, M. Nussbaum, Abortion, Dignity and a Capabilities Approach, „University of 

Chicago Public Law & Legal Theory Working Papers” 345 (2011), s. 5, https://chicagounbound.
uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1009&context=public_law_and_legal_theory, 
dostęp z: 04.09.2024.

27 J. Finnis, Prawo naturalne i uprawnienia naturalne, przeł. K. Lossman, Warszawa 2001, 
s. 253.

28 P. Berger, Sekularyzm w odwrocie, „Res Publica Nowa” 12 (1998), nr 1, s. 67–74.

https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1009&context=public_law_and_legal_theory
https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1009&context=public_law_and_legal_theory


181Demokracja

Bibliografia

Ź r ó d ł a

Konkordat między Stolicą Apostolską i Rzecząpospolitą Polską, Dz. U. z 1998 r. Nr 
51, poz. 318.

Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej, Dz. U. z 1997 r. Nr 78, poz. 483.
Wyrok Europejskiego Trybunału Sprawiedliwości – Wielkiej Izby z dnia 18 marca 

2011 r. w sprawie Lautsi i inni przeciwko Włochom, skarga nr 30814/06. 

O p r a c o w a n i a

Berger P., Sekularyzm w odwrocie, „Res Publica Nowa” 12 (1998), nr 1, s. 67–74.
Casanova J., Religie publiczne w nowoczesnym świecie, Kraków 2005.
Dahl R., Demokracja i jej krytycy, przeł. S. Amsterdamski, Kraków 1995.
Fehér F., The Cult of the Supreme Being and the Limits of the Secularization of the Political, 

[w:] The French Revolution and the Birth of Modernity, red. F. Fehér, Berkeley – Los 
Angeles – Oxford 1990, s. 174–197.

Finnis J., Prawo naturalne i uprawnienia naturalne, przeł. K. Lossman, Warszawa 2001.
Fukuyama F., The end of history and the last man, New York 1992; polskie tłumaczenie: 

Koniec historii, przeł. T. Bieroń, M. Wichrowski, Poznań 1996.
George R., Zderzenie ortodoksji. Kryzys prawa, religii i moralności, przeł. M. Czarnecki, 

Warszawa 2019.
Himmelfarb G., Drogi do nowoczesności. Brytyjskie, francuskie i amerykańskie Oświece-

nia, przeł. K. Wudarska, Warszawa 2018.
Krukowski J., Polskie prawo wyznaniowe, Warszawa 2000.
Kulbat W., Sekularyzacja w perspektywie socjologii, „Łódzkie Studia Teologiczne” 16 

(2007), s. 125–131.
Kymlicka W., Justice and Minority Rights, [w:] Multicultural Citizenship: A Liberal Theory 

of Minority Rights, Oxford 1995, s. 107–130.
Lindkvist T., The Kingdom of Sweden, [w:] Christianisation and the Rise of Christian 

Monarchy: Scandinavia, Central Europe and Rus’ c. 900–1200, red. N. Berend, Cam-
bridge 2007.

Longchamps de Bérier F., Church-State Relations: Separation without the Wall, „Studia 
Iuridica” 30 (1995), 61–92. 

Madison J., Federalista Numer 10, [w:] Eseje polityczne federalistów, przeł. B. Czarska, 
Kraków 1999.

Rousseau J. J., Umowa społeczna, przeł. A. Pieretiakowicz, Łódź 1948.
Scalia A., Of Democracy, Morality, and the Majority, „Origins” 26 (1996), s. 83–90.
Tocqueville A., Dawny ustrój i rewolucja, przeł. H. Szumańska-Grossowa, Warszawa 

2005.



182 Agnieszka Nogal

Tocqueville A., O demokracji w Ameryce, t. 1, przeł. B. Janicka, M. Król, Warszawa 
2005.

Zieliński T. Państwowy Kościół Anglii. Studium prawa wyznaniowego, Warszawa 2016.

N e t o g r a f i a

Dixon R., Nussbaum M., Abortion, Dignity and a  Capabilities Approach, „Universi-
ty of Chicago Public Law & Legal Theory Working Papers” 345 (2011), https://
chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1009&context=pu-
blic_law_and_legal_theory, dostęp z: 04.09.2024.

Dudek D., Obecność krzyża w  przestrzeni publicznej a  zasada bezstronności władz pu-
blicznych w Rzeczypospolitej Polskiej, [w:] Obecność krzyża w  przestrzeni publicznej. 
Doświadczenia niektórych państw europejskich, red. P. Stanisz, M. Ordon, Lublin 
2016, https://repozytorium.kul.pl/bitstream/20.500.12153/291/4/Stanisz_Zawi-
slak_Ordon_Obecnosc_krzyza_w_przestrzeni_publicznej_Doswiadczenia_nie-
ktorych_panstw_europejskich.pdf, dostęp z: 04.09.2024.

Fukuyama F., On the State of Democracy in 2020 and Beyond, „The Wall Street Journal”, 
15 grudnia 2020, https://www.wsj.com/articles/francis-fukuyama-on-the-state-
of-democracy-in-2020-and-beyond-11608051600, dostęp z: 15.03.2021.

The Civil Constitution of the Clergy, 1790, https://history.hanover.edu/texts/civil-
con.html, dostęp z: 04.09.2024.

https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1009&context=public_law_and_legal_theory
https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1009&context=public_law_and_legal_theory
https://chicagounbound.uchicago.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1009&context=public_law_and_legal_theory
https://repozytorium.kul.pl/bitstream/20.500.12153/291/4/Stanisz_Zawislak_Ordon_Obecnosc_krzyza_w_przestrzeni_publicznej_Doswiadczenia_niektorych_panstw_europejskich.pdf
https://repozytorium.kul.pl/bitstream/20.500.12153/291/4/Stanisz_Zawislak_Ordon_Obecnosc_krzyza_w_przestrzeni_publicznej_Doswiadczenia_niektorych_panstw_europejskich.pdf
https://repozytorium.kul.pl/bitstream/20.500.12153/291/4/Stanisz_Zawislak_Ordon_Obecnosc_krzyza_w_przestrzeni_publicznej_Doswiadczenia_niektorych_panstw_europejskich.pdf
https://www.wsj.com/articles/francis-fukuyama-on-the-state-of-democracy-in-2020-and-beyond-11608051600
https://www.wsj.com/articles/francis-fukuyama-on-the-state-of-democracy-in-2020-and-beyond-11608051600
https://history.hanover.edu/texts/civilcon.html
https://history.hanover.edu/texts/civilcon.html


Dr Weronika  K U DŁ A
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie 

Neutralność

Wprowadzenie 

Neutralność to pojęcie odnoszące się do sfery działań państwa. Zewnętrzna 
sfera państwa neutralnego przejawia się w kontekście sporów międzynarodo-
wych, w których państwo to nie opowiada się po żadnej ze stron. Jednakże 
filozofia państwa liberalnego doprowadziła do wykształcenia się idei neutral-
ności w odniesieniu do wewnętrznych spraw państwa, zakładając, że jego roz-
wój jest możliwy tylko wtedy, gdy powstrzyma się ono od narzucania jedynej 
słusznej wizji życia, jakie powinni prowadzić jego obywatele. Neutralność 
państwa w kwestiach religijnych, a także światopoglądowych nakazuje zatem 
powstrzymanie się zarówno od dyskryminowania, jak i faworyzowania okre-
ślonego systemu wierzeń lub przekonań względem drugiego oraz wszystkich 
jednocześnie. Neutralność tym samym nie posiada ujednoliconej definicji, 
gdyż sposób jej interpretowania zależny jest od uwarunkowań historyczno-
-prawnych danego państwa i relacji łączących je ze sferą wyznaniową. Należy 
ją wszelako rozumieć jako konsekwencję wolności religijnej, niedyskrymina-
cji oraz pluralizmu. Można zatem wskazać na trzy zasadnicze koncepcje neu-
tralności, według których jest ona rozumiana jako: 1) brak nacisku ze strony 
państwa, 2) brak faworyzowania oraz 3) wyłączenie religii ze sfery publicznej. 



184 Weronika Kudła

Istota 

Neutralność filozoficznie jest zakotwiczona w  koncepcji liberalizmu poli-
tycznego (reprezentowanego m.in. przez Richarda Dworkina1, Charlesa E. 
Larmore’a2 i Johna Rawlsa3), stanowi ona jeden z jej wyznaczników4. Wielu 
z przedstawicieli tego nurtu filozoficznego broniło neutralnego liberalizmu 
jako uogólnienia idei wolności religijnej5. Nowoczesne państwo liberalne 
powstrzymuje się bowiem od narzucania lub promowania określonej wizji 
udanego i wartościowego życia, pozostawiając wolny wybór indywidualnej 
woli jednostki. Władze publiczne mają się ograniczyć do dostarczenia ram, 
w których różnorakie i potencjalnie konfliktujące ze sobą koncepcje sposo-
bu życia mogą być rozwijane. Innymi słowy, neutralność to powstrzymanie 
się od zajmowania stanowiska w sprawach światopoglądowych. Z uwagi na 
heterogeniczność członków społeczeństwa, która przejawia się w  plurali-
zmie wyznawanych doktryn religijnych, filozoficznych i moralnych, jedynie 
neutralność aparatu państwa może zagwarantować sprawiedliwy porządek 
polityczny. Neutralność jest w tym znaczeniu synonimem równego trakto-
wania, a więc w zasadzie pomijania partykularyzmów występujących w spo-
łeczeństwie. Brak odwoływania się do partykularnych koncepcji dobrego 
życia przez władze publiczne pozwala respektować i chronić pluralizm tra-
dycji, które w  sposób pokojowy mogą się rozwijać i  konkurować ze sobą. 
Neutralność zatem to nie wynik, lecz procedura działania, ideał, do które-
go należy dążyć, nie zaś stan faktyczny6. Liberałowie, ceniąc pluralizm, są 
przekonani, że w istocie nie chodzi o samo pielęgnowanie pluralizmu jako 
wartości, gdyż znacznie ważniejsza jest stabilność i pokojowe współistnienie 
jednostek wyznających różne poglądy, i to jest sednem neutralności. W tym 
właśnie celu państwo nie powinno faworyzować i hierarchizować doktryn 
wyznawanych przez członków społeczności ani ingerować w nie. Jednocze-

1 Zob. szerzej R. Dworkin, A Matter of Principle, Oxford 1985, s. 181–204.
2 Zob. szerzej Ch. Larmore, The Morals of Modernity, New York 1996, s. 121–151.
3 Zob. np. Neutrality [hasło], [w:] The Cambridge Rawls Lexicon, red. J. Mandle, D. A. Reidy, 

Cambridge 2014, s. 557–560 
4 A. D. Mason, Autonomy, Liberalism and State Neutrality, „The Philosophical Quarterly” 

40 (1990), nr 161, s. 433–452. 
5 A. Koppelman, Ronald Dworkin, Religion, and Neutrality, „Boston University Law Re-

view” 94 (2014), s. 1241–1253.
6 Oczkowska Ż., Neutralność państwa, „Civitas. Studia z Filozofii Polityki” 10 (2007), s. 176. 



185Neutralność

śnie nie jest wykluczone podtrzymywanie przez władze publiczne wspólnego 
dziedzictwa wspólnoty, która dzięki zasadom w nim zapisanym wciąż ist-
nieje i je wyznaje. Należy przy tym odróżnić działania polityczne od działań 
społeczeństwa obywatelskiego. W działaniach politycznych sięga się bowiem 
po państwowy aparat przymusu, z  kolei w  działaniach podejmowanych 
społecznie występuje dobrowolność i  to w  tej warstwie należy upatrywać 
możliwości rozwoju grup, stowarzyszeń, a nawet rodziny. Państwo liberalne 
ma ograniczyć zakres swojej władzy do kwestii bezpieczeństwa i własności 
jednostek, stojąc zaś na straży wolności słowa zapewnia członkom wspólnoty 
przestrzeń na swobodną wymianę myśli. Kwestią problematyczną w szere-
gu tych założeń jest moralność państwa, która również powinna pozostać 
neutralna. W istocie jest to warunek nie do spełnienia, gdyż brak wspólnych 
zasad i ideałów, które podziela ogół społeczeństwa, oznaczałby pozbawienie 
państwa legitymizacji. Ideał dobra wspólnego zapisany jest jednak w kon-
stytucjach poszczególnych państw, które są podstawą legitymizacji działań 
władzy i które ucieleśniają jakąś określoną koncepcję dobra. Pełna neutral-
ność państwa liberalnego nie jest zatem możliwa, bo i ideały, które w nim są 
afirmowane, a więc wolność, tolerancja i pluralizm, wcale nie są neutralne, 
skoro u podstaw tego systemu leżą określone wartości. Neutralność państwa 
ma zatem pozwolić na współistnienie innych doktryn, a brak ingerencji pań-
stwa w tej sferze daje uczciwą szansę przetrwania tym stylom życia i kon-
cepcjom światopoglądowym, które w warunkach równej wolności i wzajem-
nej tolerancji są w  stanie się utrzymać i  zdobywać nowych zwolenników. 

Historyczne ujęcie

Z perspektywy historycznej największy wpływ na rozwój koncepcji neutral-
ności państwa wywarła koncepcja tolerancji religijnej rozwijana w okresie 
oświecenia. Wcześniej trudne do pomyślenia było, aby porządek społeczno-
-polityczny mógł tolerować więcej niż jedną oficjalną religię, skoro przez 
kilkanaście wieków była ona ideologiczną legitymizacją suwerena. Zwrot 
w  tradycyjnym pojmowaniu jednej oficjalnej religii w  państwie jako wa-
runku sine qua non jej ładu społecznego, moralnego i politycznego nastąpił 
między innymi pod wpływem myśli rozwiniętej przez angielskiego filozofa 
Johna Locke’a. W  wydanym w  1689 roku traktacie filozoficznym A  Letter 



186 Weronika Kudła

Concerning Toleration (List o  tolerancji) przedstawił on nową koncepcję tole-
rancji wyznaniowej, która miała stać się remedium na trwające w Anglii od 
dobrych kilku wieków, a zwłaszcza w okresie wojny domowej, krwawe kon-
flikty i dysputy ideologiczne na tle wyznaniowym. Zgodnie z jej założeniami 
jedynie oddzielenie religii od polityki może powstrzymać wrogość między 
rywalizującymi ze sobą grupami religijnymi, zapewnić prawdziwy ład spo-
łeczny i ocalić religię przed instrumentalnym wykorzystywaniem jej przez 
władców. John Locke wcale jednak nie głosił neutralności władzy wobec re-
ligii, nakazywał jedynie powstrzymanie się od stosowania sankcji karnych 
celem przymuszania obywateli do wyznawania określonej wiary, nie wyklu-
czał przy tym eksponowania religijności przez aparat państwowy i dobro-
wolnego zachęcania do wiary w Boga7. Teoria ta okazała się mieć przełomo-
we znaczenie dla kształtowania wolności wyznaniowej nie tylko w Europie, 
lecz również na gruncie ewoluującego prawa amerykańskiego8. Należąca do 
amerykańskiej Karty Praw uchwalonej w 1791 r. I poprawka do Konstytucji 
Stanów Zjednoczonych gwarantująca wolność religijną każdego obywatela 
i  neutralność państwa (religijny naród w  neutralnie religijnym państwie) 
może być postrzegana jako pionierska realizacja założeń Johna Locke’a w za-
kresie, w jakim postulował on rozdział religii od władzy państwowej9. Wi-
zja tolerancji religijnej i  łączący się z nią postulat posługiwania się zasadą 
neutralności państwa wobec spraw dotyczących sfery religii stopniowo roz-
szerzał się również na inne ustawodawstwa krajowe oraz międzynarodowe. 
Należy przy tym wskazać, że sposób interpretowania neutralności państwa 
względem sfery konfesyjnej jest w dużej mierze zależny od kształtu relacji 
państwo – Kościół obowiązujących w danym porządku prawnym. Nie jest on 
też statyczny, gdyż zmienia się w zależności od struktury społecznej. 

7 A. Szwed, Johna Locke’a koncepcja tolerancji jako reakcja na zasadę „cuius regio, eius 
religio”, „Roczniki Filozoficzne” 62 (2014), nr 4, s. 74–75.

8 Zob. szerzej. W. C. Durham, Jr., B. G. Scharffs, Law and Religion: National, International, 
and Comparative Perspectives, 2 wyd., New York 2019, s. 13–17. 

9 W. Kudła, Wrogość wobec religii. Ostrzeżenia ze strony Sądu Najwyższego USA, Kraków 
2018, s. 21.



187Neutralność

Stan rzeczy

Neutralność w  demokratycznym państwie prawa obecnie rozumiana jest 
jako proces szukania rozwiązań pozwalających wszystkim jednostkom na 
pokojową koegzystencję. Mając na uwadze dwa kluczowe dla jej realizacji 
założenia, tj. rozdział Kościoła od państwa oraz wolność religijną, koncepcja 
państwa neutralnego rozwijana jest w zależności od modelu relacji łączących 
państwo z kościołem, mając równocześnie na uwadze, że model ten jako taki 
nie przesądza o  sposobie interpretowania neutralności w  danym systemie 
prawa krajowego lub międzynarodowego. Neutralności można przypisać 
wiele funkcji i znaczeń, w zależności od których może służyć albo ochronie 
wolności religii i przekonań, albo jej ograniczeniu10.

Zasadniczo jednak można wyróżnić trzy wspólne dla wielu systemów 
prawnych sposoby interpretowania zasady neutralności: 

neutralność jako nieingerencja i  bezstronność wobec sfery reli-
gijnej – jest ona bliska podstawowemu znaczeniu wyrażenia „neutralność”, 
gdyż zakłada, że państwo nie opowiada się po żadnej stronie reprezento-
wanej przez konkretny system wierzeń. Powstrzymuje się zatem od doko-
nywania osądów co do trafności lub prawdziwości określonych przekonań 
lub praktyk religijnych, nie interweniuje też w spory typowo religijne lub 
dotyczące wewnętrznych spraw danej grupy wyznaniowej. To podejście 
w amerykańskim systemie prawa określa się również mianem zasady hands-
-off, a więc dystansowania się państwa od spraw dotyczących wiary i religii, 
pozostawiając grupom wyznaniowym maksymalnie szeroki margines swo-
body religijnej11. Taka interpretacja neutralności ma ograniczone zastosowa-
nie w praktyce, gdyż w większości przypadków decyzje władz publicznych 
w  większym lub mniejszym zakresie wpływają na sposób funkcjonowania 
określonej wspólnoty wyznaniowej, a więc nie ma mowy o całkowitej nie-
ingerencji państwa w religię. Dzieje się tak np. w przypadku ubiegania się 
grupy wyznaniowej o wpis do rejestru kościołów, związane z tym statusem 
świadczenia publiczne lub korzystania przezeń ze zwolnień podatkowych. 
Synonimem neutralności staje się zatem brak preferencji, a więc traktowanie 

10 S. Smet, The Impossibility of Neutrality? How Courts Engage with the Neutrality Argument, 
„Oxford Journal of Law and Religion” 11 (2022), nr 1, s. 47–73.

11 Zob. np. R. W. Garnett, A Hands-off Approach to Religious Doctrine: What are We Talking 
About?, „Notre Dame Law Review” 84 (2009), s. 837–864.



188 Weronika Kudła

grup konfesyjnych jednolicie, bez faworyzowania lub dyskryminowania jed-
nych kosztem drugich poprzez kierowanie się obiektywnymi przesłankami. 
Państwo ma działać jako bezstronny i neutralny organizator życia społeczne-
go, w którym możliwe jest wyznawanie różnych religii i wierzeń, przy czym 
żadne z nich nie są przezeń promowane i wspierane. Neutralność państwa 
nie rodzi jednak konieczności nadawania grupom religijnym identycznego 
statusu. W  tym zakresie władza publiczna ma prawo różnicować modele 
współpracy z danym kościołem (np. związanie się konkordatem ze Stolicą 
Apostolską), zapewniając jednak każdej innej wspólnocie szansę ubiegania 
się o korzystanie z takich samych rozwiązań. Innymi słowy, neutralność ro-
zumiana jako bezstronność wyklucza jakąkolwiek dyskryminację; 

neutralność jako brak nacisku – zakłada, że państwo nie może narzu-
cać ludziom żadnej religii lub przekonań. Nie może zmuszać jednostek do 
porzucenia lub przyjęcia określonej religii. Tak interpretowana neutralność 
nie wyklucza jednak istnienia oficjalnej religii państwowej, która ma pozy-
cję uprzywilejowaną wobec innych, pod warunkiem, że państwo nikogo nie 
zmusza do popierania religii oficjalnej, dając możliwość wyboru wyznawa-
nia innej wiary lub niewierzenia w nic. Tak pojmowana neutralność pań-
stwa akceptuje symboliczne uprzywilejowanie religii widoczne w nadawaniu 
określonym miejscom nazw związanych z osobą lub wydarzeniem z kręgu 
religijnego (plac św. Jana Pawła II, szpital imienia św. Ludwika) oraz ekspo-
nowaniu symboli religijnych w miejscach publicznych, na flagach, godłach, 
czy pieczęciach państwowych. To symboliczne uprzywilejowanie konkretnej 
religii nie zagraża bowiem pełnemu korzystaniu z wolności religijnej przez 
innych obywateli, choć bez wątpienia jest źródłem licznych kontrowersji 
społecznych i zarazem trudności w ustaleniu kryteriów pozwalających trak-
tować tego typu „uprzywilejowania” za niewłaściwe.

neutralność jako wykluczenie religii ze sfery publicznej – tak ro-
zumiana neutralność pociąga za sobą dalekosiężne skutki w postaci wyma-
zywania z przestrzeni publicznej wszelkich odniesień do sfery konfesyjnej. 
Nie ma w niej miejsca ani na symbole religijne, ani na uzewnętrznianie prze-
konań religijnych, gdyż te elementy zagrażają neutralności państwa, równo-
ści oraz wolności sumienia. Państwo, chcąc pozostać ściśle neutralne, musi 
ograniczyć sferę religii do sfery prywatnej. Realizowanie tak pojmowanej 
neutralności graniczy zaś, a czasem wręcz staje się manifestowaniem wro-
gości wobec religii. Neutralność pojmowana jako oddzielenie sfery świeckiej 



189Neutralność

od wyznaniowej prowadzi bowiem do izolacji obu sfer, a  to z  kolei rodzi 
wzajemne konflikty, podejrzliwość oraz nieprzyjaźń.

Orzecznictwo i aspekty praktyczne

Wyżej opisane koncepcje neutralności są rozwijane w orzecznictwie zarów-
no krajowym, jak i międzynarodowym, co oznacza, że neutralności nie na-
leży traktować jako zasady statycznej i  o  ścisłej określoności. W  praktyce 
często pojawia się wyrażenie „neutralność światopoglądowa państwa”, która 
sugeruje, że państwo jako twór kolektywny może posiadać światopogląd, 
w dodatku neutralny. Tymczasem światopogląd to atrybut jedynie jednostki 
ludzkiej, bo tylko ona posiada sumienie i według tej najwyższej normy mo-
ralnej kształtuje zespół swych własnych przekonań. Państwo pełni jedynie 
rolę strażnika systemu wartości i można w tej sytuacji pytać, czy sam sys-
tem wartości może być neutralny. Odpowiedź pozytywna oznaczałaby, że 
ten system wartości nie ma żadnej hierarchii, wszystkie rodzaje zachowań są 
w nim jednakowo akceptowalne, a zatem zarówno uczciwość, jak i oszustwo, 
prawdomówność na równi z kłamstwem, gdyż każde z nich neutralne pań-
stwo musi respektować. Neutralność państwa należy zatem traktować jako 
brak ingerencji w sferę przekonań poszczególnych obywateli. W tym znacze-
niu „neutralność światopoglądowa” jest tożsama z „bezstronnością światopo-
glądową” państwa. Dyskusja na temat tego, czy państwo może posiadać świa-
topogląd, jest przedmiotem rozważań zarówno w literaturze prawniczej, jak 
i filozoficznej. 	

W polskim porządku prawnym zasada neutralności jest wyrażona w art. 
25 ust. 2 Konstytucji RP, który stanowi, że „Władze publiczne w Rzeczypo-
spolitej Polskiej zachowują bezstronność w sprawach przekonań religijnych, 
światopoglądowych i  filozoficznych, zapewniając swobodę ich wyrażania 
w życiu publicznym”. Użycie w treści tego aktu pojęcia „bezstronność” było 
wynikiem kompromisu konstytucyjnego pomiędzy zwolennikami i  prze-
ciwnikami zasady neutralności światopoglądowej państwa12. Wątpliwo-
ści budziła bowiem wieloznaczność tego terminu i potencjalna możliwość 

12 Szerzej zob. W. Brzozowski, Bezstronność światopoglądowa władz publicznych w Konsty-
tucji RP, Warszawa 2011.



190 Weronika Kudła

wyrugowania z  przestrzeni publicznej wszelkich elementów stanowiących 
uzewnętrznianie przekonań religijnych obywateli w  życiu publicznym.  

Orzecznictwo Europejskiego Trybunału Praw Człowieka

Orzecznictwo Europejskiego Trybunału Praw Człowieka rozpatrującego 
skargi indywidualne obywateli na określone decyzje państw z zakresu art. 9 
EKPC, który stanowi gwarancję swobody myśli, sumienia i wyznania, wska-
zuje, że neutralność państwa jest zasadą o  fundamentalnym znaczeniu dla 
pluralizmu religijnego. Potwierdzeniem tego przekonania jest wyrok Wielkiej 
Izby ETPC z 2000 r. w sprawie Hasan i Chaush przeciwko Bułgarii (skarga nr 
30985/96), w którym bezpośrednio powołano się na wymóg kierowania się 
przez władze publiczne neutralnością w działaniach związanych z rejestracją 
grupy wyznaniowej. Ten tok rozumowania potwierdzono w wyroku Folgerø 
i inni przeciwko Norwegii z 2007 r. (skarga nr 15472/02), w którym poddano pod 
dyskusję kwestię indoktrynacji religijnej w edukacji szkolnej i  skorelowano 
neutralność z brakiem preferencyjnego traktowania jednego systemu wierzeń 
względem innych. Zaakcentowano zatem konieczność zapewnienia uczniom 
możliwości wyboru uczestniczenia bądź nie w  lekcjach religii. Kwestia wy-
wierania presji społecznej i  stygmatyzacji okazała się ważną okolicznością 
w sprawie Grzelak przeciwko Polsce (skarga nr 7710/02), w której ETPC orzekł 
naruszenie przez Polskę zasady neutralności państwa wobec religii poprzez 
brak umieszczania na świadectwie szkolnym oceny z przedmiotu „religia/ety-
ka” uczniowi, który nie uczęszcza na katechezę szkolną, a nie są dla niego pro-
wadzone zajęcia z etyki. Dochodzi wtedy do ujawnienia braku przynależno-
ści do grupy wyznaniowej, co z kolei narusza prawo do nieujawniania swojej 
religii lub jej braku. Również w kontekście edukacji szkolnej powołano się na 
neutralność, choć w wersji najbardziej skrajnej, a więc nakazującej marginali-
zować religię do sfery prywatnej, w decyzji Dahlab przeciwko Szwajcarii (skarga 
nr 42393/98) dotyczącej noszenia chusty islamskiej przez nauczycielkę eduka-
cji wczesnoszkolnej zatrudnioną w placówce publicznej. Obawa o szczególną 
podatność małych dzieci na wpływy środowiska oraz autorytet nauczyciela 
jako funkcjonariusza publicznego reprezentującego neutralny wyznaniowo 
system szkolnictwa przesądziły o utrzymaniu zakazu noszenia chusty islam-
skiej w szkole, gdyż ten element ubioru był, zdaniem Trybunału, „wyraźnym 



191Neutralność

symbolem zewnętrznym” o niewykluczonym efekcie prozelickim. Na kanwie 
tej decyzji ETPC wydał w  2005 r. kolejną w  sprawie Leyla Şahin przeciwko 
Turcji (skarga nr 44774/98), potwierdzając, że neutralność służy zagwaranto-
waniu pluralizmu wyznaniowego w danym państwie, przy czym sposób jej eg-
zekwowania nie jest jednakowy, lecz zależny od czasu i kontekstu. To ustawo-
dawstwa krajowe decydują, czy noszenie ubrań i symboli religijnych w danych 
miejscach doznaje ograniczeń, czy też nie. Wynika to z głównych zasad ustro-
jowych, które bezpośrednio przekładają się na określone stany faktyczne.

Konfrontacja dwóch wizji neutralności nastąpiła w  wyrokach ETPC 
w sprawie Lautsi przeciwko Włochom, które dotyczyły zgodności eksponowa-
nia krzyży w salach lekcyjnych włoskich szkół publicznych ze standardami 
EKPC. Chociaż decyzja Izby z 2009 r. uznała naruszenie przez Włochy art. 
9 EKPC, to wyrok Wielkiej Izby odwrócił to rozstrzygnięcie, wyjaśniając, 
że bierne eksponowanie symbolu religijnego nie narusza neutralności konfe-
syjnej państwa. W orzeczeniu powołano się na koncepcję neutralności jako 
braku nacisku na jednostki, które nie są zmuszane do wyznawania religii. 
Neutralność tym samym nie zakłada, że sfera publiczna powinna być ogoło-
cona z symboli religijnych.

Orzecznictwo Trybunału Sprawiedliwości Unii Europejskiej 
i „neutralność korporacyjna”

W  latach 2017–2022 kilka sporów sądowych zainicjowanych we Francji 
i  Belgii, dotyczących zakazów noszenia islamskiej chusty w  pracy, zapew-
niło TSUE platformę do przetestowania nowego, oddolnego i  prywatne-
go rozumienia neutralności13. Ten eksperyment przeprowadzono poprzez 
analizę pięciu przypadków, w  których noszenie hidżabu przez niektórych 
kandydatów – pracowników wyznania muzułmańskiego kłóciło się z chęcią 
wprowadzenia przez pracodawców sektora prywatnego polityki „neutralno-
ści korporacyjnej” w swoich firmach. Zakłada ona, że eksponowanie w pracy 
jakichkolwiek widocznych znaków politycznych, filozoficznych i religijnych 

13 M. Corsalini, The European Cycle of Neutrality, TalkAbout ICLARS, 26.04.2024, https://
talkabout.iclrs.org/2024/04/26/the-european-cycle-of-neutrality/, dostęp z: 21.07.2024; szer-
zej zob. tenże, Business, Religion and the Law. Church and Business Autonomy in The Secular Econ-
omy, Abingdon 2023. 

https://talkabout.iclrs.org/2024/04/26/the-european-cycle-of-neutrality/
https://talkabout.iclrs.org/2024/04/26/the-european-cycle-of-neutrality/


192 Weronika Kudła

jest sprzeczne ze świeckim, biznesowym wizerunkiem, jaki pracodawcy chcą 
przekazać opinii publicznej. Wdrożenie „neutralności korporacyjnej” uzna-
no za konieczne w celu maksymalizacji zaangażowania klientów i zysków.

W tym kontekście w sprawie Bougnaoui przeciwko Micropole (2017) TSUE 
wyjaśnił, że polityka neutralności korporacyjnej nie stanowi bezpośredniej 
dyskryminacji w rozumieniu unijnego prawa antydyskryminacyjnego (tj. dy-
rektywy 2000/78/WE), ponieważ w zasadzie nie jest ona skierowana wprost 
(i  wyłącznie) przeciwko pracownikom muzułmańskim. Ponadto TSUE 
stwierdził, że „nierówne traktowanie nie stanowi dyskryminacji pośredniej, 
jeżeli jest ono obiektywnie uzasadnione zgodnym z prawem celem”. Dodał 
jednak, że odmienne traktowanie ze względu na religię może „stanowić istot-
ny i determinujący wymóg zawodowy tylko w bardzo ograniczonej liczbie 
przypadków”, zaś „chęć uwzględnienia przez pracodawcę życzeń klienta, aby 
świadczone przez niego usługi nie były już wykonywane przez pracownicę 
noszącą chustę islamską, nie może być uznana za istotny i determinujący wy-
móg zawodowy w rozumieniu tego przepisu”. W siostrzanym wyroku Achbita 
przeciwko G4S Solutions (2017) TSUE poszedł dalej, udzielając sądom krajo-
wym wskazówek, jak oceniać, czy wewnętrzna zasada neutralności spełnia 
trzy kryteria: celowości, adekwatności i konieczności.

Jeśli chodzi o wymóg uzasadnionego celu, TSUE wyjaśnił, że wprowa-
dzona przez przedsiębiorcę zasada wewnętrznej neutralności korporacyjnej 
jest wyrazem „swobody przedsiębiorczości uznanej w  art. 16 karty (Kar-
ty Praw Podstawowych – WK) i  co do zasady jest prawnie uzasadniona, 
zwłaszcza gdy w realizację tego celu zaangażowani są wyłącznie pracownicy, 
których zadaniem jest nawiązywanie kontaktów z klientami tego przedsię-
biorcy”. Trybunał po raz pierwszy bezpośrednio powiązał znaczenie i zakres 
neutralności z celami i  interpretacjami prywatnych, nastawionych na zysk 
podmiotów, które działają na własną korzyść. Końcowym rezultatem jest to, 
że neutralność, teoretycznie pojmowana jako publiczna zasada wspierania 
wolności religii dla wszystkich, przekształca się na poziomie UE w prywatną 
koncepcję ściśle związaną z wizją firmy, aby być całkowicie wolną od reli-
gii jako części jej planów biznesowych. Jeśli chodzi o  spełnienie warunku 
adekwatności, w swojej analizie TSUE wyjaśnił, że jest on spełniony jeżeli 
zasada korporacyjnej neutralności jest realizowana „w sposób spójny i syste-
matyczny”, a zatem ma zastosowanie do wszystkich pracowników niezależnie 
od ich przynależności religijnej. Zakaz musi dotyczyć wszystkich widocz-



193Neutralność

nych znaków w miejscu pracy, a nie tylko niektórych symboli przynależności 
religijnej, filozoficznej i politycznej. Po trzecie i ostatnie, zasada musi być 
„ograniczona do tego, co jest ściśle konieczne”, a zatem ma zastosowanie tyl-
ko do pracowników mających kontakt z klientami.

Wspomniane zasady zostały powtórzone łącznie w parze kolejnych po-
łączonych spraw, których wyniki były niemal identyczne jak w przypadku 
sprawy Achbita. Były to sprawy IX przeciwko WABE eV (C-804/18) i MH Müller 
Handels GmbH przeciwko MJ (C-341/19) (2021). 

W wyroku TSUE wydanym 28 listopada 2023 r. w sprawie OP przeciwko 
Commune d’Ans (C‑148/22) rozwijana koncepcja neutralności korporacyjnej 
została transponowana i zastosowana do sektora publicznego, tym samym 
kierując na poziomie UE trajektorię neutralności w nowym kierunku (z pry-
watnego do publicznego miejsca pracy). TSUE został wezwany do rozstrzy-
gnięcia, po raz pierwszy w historii, czy belgijska gmina może egzekwować 
politykę „wyłącznej neutralności”, która dotyczyła głównie muzułmańskich 
pracownic, poprzez zakazanie noszenia hidżabu w miejscu pracy. W orzecze-
niu wydanym w trybie prejudycjalnym TSUE stwierdził, że realizacja całko-
wicie neutralnego środowiska administracyjnego jest zgodna, o ile regulacja 
ta jest właściwa, niezbędna i proporcjonalna w świetle tego kontekstu i przy 
uwzględnieniu różnych wchodzących w grę praw i interesów.

Bibliografia

Ź r ó d ł a

Wyrok ETPC z dnia 26 października 2000 r. w sprawie Hasan i Chaush przeciwko 
Bułgarii, skarga nr 30985/96.

Wyrok ETPC z dnia 29 czerwca 2007 r. w sprawie Folgerø i inni przeciwko Norwegii, 
skarga nr 15472/02.

Wyrok ETPC z dnia 22 listopada 2010 r. w sprawie Grzelak przeciwko Polsce, skarga 
nr 7710/02.

Wyrok ETPC z dnia 15 lutego 2001 r. w sprawie Dahlab przeciwko Szwajcarii, skarga 
nr 42393/98.

Wyrok ETPC z  dnia 10 listopada 2005 r. w  sprawie Leyla Şahin przeciwko Turcji, 
skarga nr 44774/98.

Wyrok ETPC z dnia 18 marca 2011 r. w sprawie Lautsi przeciwko Włochom, skarga nr 
30814/06.



194 Weronika Kudła

Wyrok TSUE z  dnia 14 marca 2017 r. w  sprawie Bougnaoui przeciwko Micropole, 
C-188/15, ECLI:EU:C:2017:204. 

Wyrok TSUE z dnia 14 marca 2017 r., w sprawie Samira Achbita przeciwko G4S Secure 
Solutions NV, C-157/15, ECLI:EU:C:2017:203.

Wyrok TSUE z dnia 15 lipca 2021 r. w sprawie IX przeciwko WABE eV, C-804/18, oraz 
MH Müller Handels GmbH przeciwko MJ, C-341/19, ECLI:EU:C:2021:594. 

Wyrok TSUE z dnia 13 lipca 2023 r. w sprawie OP przeciwko Commune d’Ans, C‑148/22, 
ECLI:EU:C:2023:577.

O p r a c o w a n i a

Brzozowski W., Bezstronność światopoglądowa władz publicznych w  Konstytucji RP, 
Warszawa 2011.

Ciszewski W., Zasada neutralności światopoglądowej państwa, Kraków 2019.
Corsalini M., The European Cycle of Neutrality, TalkAbout ICLARS, 26.04.2024, 

https://talkabout.iclrs.org/2024/04/26/the-european-cycle-of-neutrality/, dostęp 
z: 21.07.2024.

Corsalini M., Business, Religion and the Law. Church and Business Autonomy in The Se-
cular Economy, Abingdon 2023. 

Durham W. C. Jr., Scharffs B. G., Law and Religion: National, International, and Com-
parative Perspectives, 2 wyd., New York 2019.

Dworkin R., A Matter of Principle, Oxford 1985.
Koppelman A., Ronald Dworkin, Religion, and Neutrality, „Boston University Law Re-

view” 94 (2014), s. 1241–1253.
Kudła W., Wrogość wobec religii. Ostrzeżenia ze strony Sądu Najwyższego USA, Kraków 

2019.
Larmore Ch., The Morals of Modernity, New York 1996.
Mandle J., Reidy D. A. (red.), The Cambridge Rawls Lexicon, Cambridge 2014.
Mason A. D., Autonomy, Liberalism and State Neutrality, „The Philosophical Quarter-

ly” 40 (1990), nr 161, s. 433–452. 
Oczkowska Ż., Neutralność państwa, „Civitas. Studia z Filozofii Polityki” 10 (2007), 

s. 171––190.
Ringelheim J., State Religious Neutrality as a Common European Standard? Reappraising 

the European Court of Human Rights Approach, „Oxford Journal of Law and Reli-
gion” 6 (2017), nr 1, s. 1–24. 

Smet S., The Impossibility of Neutrality? How Courts Engage with the Neutrality Argu-
ment, „Oxford Journal of Law and Religion” 11 (2022), nr 1, s. 47–73.

Szwed A., Johna Locke’a koncepcja tolerancji jako reakcja na zasadę „cuius regio, eius reli-
gio”, „Roczniki Filozoficzne” 62 (2014), nr 4, s. 65–85.

https://talkabout.iclrs.org/2024/04/26/the-european-cycle-of-neutrality/


Prof. María Alejandra VA N N E Y
Szkoła Główna Mikołaja Kopernika

Sekularyzacja i sekularyzm

Wprowadzenie

Sekularyzacja, we właściwym rozumieniu tego terminu, przypomina o potrze-
bie jasnego rozdziału kompetencji pomiędzy kościołami a państwem. „Pojęcia 
sekularyzacja i sekularyzm są niekiedy stosowane zamiennie, zwłaszcza w języ-
ku codziennym dopuszczającym różne skróty myślowe. Jest to podejście błęd-
ne; sekularyzacja i sekularyzm to dwa odrębne terminy, choć oba odnoszą się 
do tej samej rzeczywistości – religii”1. Odrębność tych pojęć jest następstwem 
różnicy między władzami rządzącymi społecznością ludzką a Bogiem, prze-
ciwstawiając się w ten sposób każdej formie „sakralizacji” polityki lub „upoli-
tycznienia” religii. Sekularyzacja polega więc na szacunku i uznaniu autonomii 
doczesności wobec wymagań czysto kościelnych (instytucjonalnych). Tak ro-
zumiany sekularny charakter społeczeństwa nie odrzuca żadnego rozsądnego 
argumentu przemawiającego za jego możliwym pokrewieństwem ze struktu-
rami wyznaniowymi, a jednocześnie uznaje prawo do wyznawania religii obec-
nych w społeczeństwie jako integralną część szacunku dla dobra wspólnego. 

1 M. Hułas, Źródła sekularności. Analiza wybranych aspektów sekularyzacji, „Studia Nauk 
Teologicznych PAN” 9 (2014), s. 43.



196 María Alejandra Vanney

Z praktycznej perspektywy wzajemnych stosunków kościołów i państwa 
sekularyzm polega na dążeniu do usunięcia ze sfery społecznej religii, a także 
symboli, które ją wyrażają, co jest sprzeczne z wolnością wyznania, która 
nie istnieje bez wolności praktykowania religii zarówno, indywidualnie, jak 
i  zbiorowo. Podsumowując, akceptacja (sekularyzacja) lub brak akceptacji 
(sekularyzm) roli religii w sferze publicznej zależy od tego, czy jest ona uwa-
żana za pozytywny czynnik społeczny, wzbogacający społeczeństwo poli-
tycznie zorganizowane, czy też nie.

Debata o sekularyzacji rozpoczyna się już na poziomie definiowania sa-
mego terminu. Jest on stosowany w różnych dziedzinach nauk społecznych 
np. filozofii, socjologii, teologii czy historii, i odnosi się do wielu różnorod-
nych zjawisk, co stanowi dodatkową trudność przy próbie doprecyzowania 
jego obszaru znaczeniowego.

Słowo „sekularyzacja” etymologicznie pochodzi od łacińskiego wyra-
zu saecularis (świecki), ten z kolei wywodzi się z innego określenia saeculum 
(wiek, stulecie), czyli dotyczy określonego czasu trwania czegoś, pokolenia, 
jakiegoś okresu, jednej generacji lub określonego wieku, a zatem wiąże się 
jedynie z doczesnością2. 

Stąd sekularyzacja odnosi się do wszystkiego, co doczesne, w przeciwień-
stwie do tego, co duchowe, święte czy boskie. Termin ewoluował od takie-
go znaczenia związanego z in saeculum, czyli „w tym czasie”, do oznaczenia 
członków Kościoła niebędących duchownymi, dlatego uważanych za żyją-
cych wśród struktur doczesnych. Jednak wraz z rozwojem teologii, szczegól-
nie po Soborze Watykańskim II, uwidacznia się przekonanie, że sekularyza-
cja jest teologiczną, pozytywną cechą powołania wiernego świeckiego w Ko-
ściele i nie ma już negatywnego ujęcia, czyli niejako oznacza ona wiernego 
„niewyświęconego”.

2 A. Draguła, Ocalić Boga. Szkice z teologii sekularyzacji, Warszawa 2010, s. 11–12.



197Sekularyzacja i sekularyzm

Istota

Terminologia

Ludzie w świecie starożytnym postrzegali ludzką egzystencję w czasie i prze-
strzeni. Na oznaczenie świata, a więc tego, co doczesne, w przeciwieństwie 
do tego, co należy do wieczności, używało się dwóch określeń: saeculum 
i mundus. Każdy człowiek żyje w pewnych ramach czasowych i żeby określić 
doczesność, najpierw użyto wyrazu saeculum. Potem na oznaczenie ziemskiej 
przestrzeni zastosowano słowo mundus. Oba terminy odnoszą się zatem do 
konkretnego świata w określonym czasie.

Mimo że słowa saeculum i mundus stosowano do opisu tego samego świa-
ta, to niosły ze sobą dwie różne jego koncepcje: grecką, która określa świat 
jako miejsce, i łacińską, która ukazuje świat jako historię. Chrześcijaństwo 
rozwijało się zgodnie z  kategoriami greckimi, więc przejęło termin saecu-
lum do oznaczenia miejsca, „konsekwentnie sekularyzację pojęto jako utra-
tę przestrzeni, umniejszenie, wycofywanie się”3. Łaciński termin saecularis 
w najszerszym rozumieniu oznacza rozluźnienie więzi z religią i wyjęcie lub 
uwolnienie jakieś rzeczy, terytorium lub instytucji spod władzy czy zależno-
ści kościelnej. 

Andrzej Napiórkowski twierdzi, że z  terminem sekularyzacja „łączy 
się także problematyka laicyzacji, emancypacji, dechrystianizacji, desa-
kralizacji, swoistego »odkościelnienia«, a także odmitologizowania czy też 
niereligijności”4. Za Januszem Mariańskim uważa jednak, że sekularyzacja 
to odejście od instytucjonalnych form religijności nie tylko z perspektywy 
chrześcijaństwa, ponieważ towarzyszy ona wszystkim religiom, „niemniej 
w sposób szczególny istnieje i potęguje się w obszarze chrześcijaństwa Sta-
rego Kontynentu”5. Należy tu jednak zaznaczyć, że dla Mariańskiego seku-
laryzacja to proces (od koniunktury bardziej przychylnej religii do tej, któ-
ra z religii w taki czy inny sposób zrezygnuje), czyli chodzi raczej o „proces 
sekularyzacji”, a nie o cechy pewnych sytuacji czy osób.

3 Tamże.
4 A. Napiórkowski, Współczesny sekularyzm a teologia sekularyzacji jako wyzwania dla wiary, 

„Teologia Praktyczna” 14 (2013), s. 18.
5 Por. J. Mariański, Sekularyzacja [hasło], [w:] Leksykon teologii fundamentalnej, red. M. Ru-

secki i in., Lublin – Kraków 2002, s. 1089–1092.



198 María Alejandra Vanney

Jednak sekularyzacja to termin stricte teologiczny, bezpośrednio dotyczą-
cy osób, które nie zostały kapłanami lub osobami konsekrowanymi w Ko-
ściele katolickim. Chociaż słowo „sekularyzacja” pojawia się już w pismach 
apostolskich, to jednak zaczęło się ono rozprzestrzeniać dopiero od drugiej 
połowy XX wieku. Do tego momentu znaczenie wspomnianego wyżej ter-
minu miało konotacje czysto religijno-kościelne, w wielkiej zaś mierze doty-
czyło obszaru prawa kanoniczego w kontekście wyjścia majątków, urzędów 
lub uprawnień spod władzy kościelnej i dostania się ich pod władzę świecką 
oraz przejścia osoby duchownej do stanu świeckiego. Natomiast w XX wieku 
termin ten jest już rozumiany szerzej, zwłaszcza kiedy określenie „sekulary-
zacja” zaczyna mieć podobne znaczenie do słowa „sekularyzm”, skąd biorą się 
trudności w ich odróżnieniu. W tym sensie, w przemówieniu otwierającym 
sympozjum na temat sekularyzacji Benedykt XVI odwołał się do rozróżnie-
nia, które uważał za kluczowe: „Proces sekularyzacji […] często staje się seku-
laryzmem poprzez porzucenie pozytywnego znaczenia sekularyzacji”6.

W Słowniku katolickiej nauki społecznej Mariański przedstawił kilka możli-
wych znaczeń terminu „sekularyzacja”7:

•	 Upadek lub zanik religii, co oznacza, że instytucje religijne i kościel-
ne, dogmaty wiary i wartości religijne tracą swój dawny wpływ na 
społeczeństwo; końcowym etapem tego procesu jest całkowicie niere-
ligijne społeczeństwo. 

To znaczenie kładzie nacisk na sekularyzację jako proces polegający na 
stopniowym przebiegu zmian społeczno-kulturowych począwszy od drugiej 
połowy XVII wieku, a związanych ze zmniejszeniem wpływu religii na sferę 
publiczną aż do jej całkowitego zniknięcia, czyli do najskrajniejszej formy 
sekularyzmu, wrogiego jakimkolwiek przejawom religii. 

•	 Przystosowanie się do świata: dotyczy grupy religijnej, która tworzy 
się na specyficznie »pozaświatowych«, religijnych podstawach, ale 
w miarę upływu czasu zatraca swą odrębność w stosunku do »świata«. 

To znaczenie skupia się na procesie sekularyzacji odbywającym się na 
poziomie grupowym lub indywidualnym. Prawdopodobnie ma ono swoje 

6 Benedykt XVI, Przemówienie do uczestników zgromadzenia plenarnego Papieskiej Rady Kul-
tury, 8 marca 2008, https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/march/
documents/hf_ben-xvi_spe_20080308_pc-cultura.html, dostęp z: 17.06.2021.

7 J. Mariański, Sekularyzacja [hasło], [w:] Słownik katolickiej nauki społecznej, http://ozkul-
tura.pl/wpisy/2117, dostęp z: 8.06.2021.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/march/documents/hf_ben-xvi_spe_20080308_pc-cultura.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/march/documents/hf_ben-xvi_spe_20080308_pc-cultura.html
http://ozkultura.pl/wpisy/2117
http://ozkultura.pl/wpisy/2117


199Sekularyzacja i sekularyzm

źródło w teologicznej myśli przedsoborowej, która wedle klerykalnych stan-
dardów traktowała osoby i grupy zgodnie z ich stosunkiem (bliskim lub nie) 
do instytucjonalnych struktur Kościoła. Rozumieć przez to należy, że chrze-
ścijanie żyjący pośród świata, poprzez przystosowanie się do niego, zostali 
zsekularyzowani, a przez to stanowią jakąś drugą kategorię chrześcijaństwa8. 
Tendencja ta przejawia się we wszystkich formach klerykalizmu, pewnego 
rodzaju wizji duchowości chrześcijańskiej, w której Bóg i duchowe warto-
ści manifestują się jedynie w socjologii kościelnej rozumianej w opozycji do 
świeckiej.

•	 Desakralizacja świata: odejście od religijno-magicznego rozumienia 
świata na rzecz logiczno-przyczynowego wyjaśniania związków mię-
dzy obiektywnymi zjawiskami.

W tym przypadku rodzi się pytanie, czy sekularyzacja jest uzasadnioną 
konsekwencją wiary chrześcijańskiej, ponieważ w tej perspektywie chrześci-
janin uzyskiwałby w wierze wolność od mitycznych sił przyrody. W tym sen-
sie, jak postuluje Friedrich Gogarten, relacja „między wiarą i sekularyzacją 
jest taka, że nie ma wiary bez sekularyzacji relacji wierzącego ze światem”9. 
Dzięki wierze chrześcijańskiej – kontynuuje ewangelicki teolog – świat zo-
staje uwolniony od jakiejkolwiek świętej adoracji ze strony człowieka i zwró-
cony człowiekowi po prostu jako świat. W zasadzie, w tym rozumieniu se-
kularyzacja odnosi się do długiej drogi myśli współczesnej, która poczyniła 
swoje pierwsze kroki wyznaczając linię demarkacyjną autonomii różnych 
dziedzin wiedzy, doprowadziła do coraz ostrzejszej opozycji między auto-
nomicznym rozumem a wiarą, ostatecznie skutkując w kulturze zachodniej 
zapomnieniem (czasem pogardą) wszelkich odniesień do Boga. Jednak na 
podstawie tej desakralizacji, bez wrogości sekularyzacja postępowała w co-
raz większej świadomości wartości świata stworzonego przez Boga, w har-
monii z wizją wiary, ale i sprzeciwie wobec inwazyjnej i zniekształconej wizji 
świata nadprzyrodzonego.

8 To negatywne zastosowanie przetrwało w  KPK 207 § 1: „Z  ustanowienia Bożego są 
w Kościele wśród wiernych święci szafarze, których w prawie nazywa się też duchownymi, 
pozostałych zaś nazywa się świeckimi”. To negatywne ujęcie terminu „świeckiego” pozostaje 
w służbie prawodawstwa kanonicznego, ale jest teologicznie nieprzydatne do ustalenia powo-
łania świeckiego jako takiego.

9 Por. F. Gogarten, Destino e speranza dell’epoca moderna. La secolarizzazione come problema 
teologico, Brescia 1972, s. 8.



200 María Alejandra Vanney

Sekularyzacja „jako odłączenie społeczeństwa od religii, która ogranicza 
się wtedy do dziedziny wewnętrznego i  osobistego życia człowieka”. Tutaj 
sekularyzacja utożsamiana jest z  sekularyzmem, czyli pojmowaniem religii 
jako wroga wolności i postępu, a zatem przyczyny zniewolenia. Dlatego żąda 
nieinterweniowania wiary nawet w najmniejszym stopniu w życie społeczno-
-polityczne, a w skrajnej wersji – prowadzi do wrogości wobec wiary, czyli do 
klimatu społecznego, w którym bezkarnie uchodzą nawet najzacieklejsze ata-
ki na religie, dopuszczone są bluźnierstwa i bezpardonowy antyklerykalizm. 

„Sekularyzacja jako przenikanie treści religijnych do życia świeckiego, gdy 
religijne wzory myślenia odrywają się od swojego kontekstu i  stają się czę-
ścią składową ogólnej kultury. Przykładem byłyby powiązania między etyką 
protestancką a »duchem kapitalizmu«. Nie jest to jednak sakralizacja profa-
num, lecz zeświecczenie tego, co religijne” (L. Skiner, G. Kehrer). Sekularyza-
cja rozpatrywana z tej perspektywy socjologicznej pokazuje, jak „religijność, 
podobnie jak religia […] może przetrwać poprzez inkulturację, poprzez wpi-
sanie we wzory kultury współczesnej10, adaptację opartą na regułach życiowe-
go konformizmu”11. Zgodnie z rozumieniem sekularyzacji jako pierwotnego 
pojmowania rzeczywistości doczesnej istnieje wśród opinii różnych autorów 
również i stanowisko Carla Schmitta, że „wszystkie istotne pojęcia z zakresu 
współczesnej nauki o państwie to zsekularyzowane pojęcia teologiczne”12.

Za José Luisem Illanesem można definiować sekularyzację jako chrześci-
jańską postawę i  sposób widzenia świata, który „afirmuje zarówno spójność 
i wartość świeckich działań i rzeczywistości, jak i otwartość świata na trans-
cendencję”13. Sekularyzacja odróżnia się od dwóch skrajnie odmiennych sta-
nowisk. Z jednej strony odrzuca wszelkie formy fundamentalizmu, skrajności 
czy klerykalizmu, który dąży do narzucenia wyższości wiary i zamyka się na 
dialog z kulturą. Z drugiej strony sekularyzm przeciwstawia się sekularyzacji, 
gdyż redukuje on wiarę do czegoś jedynie subiektywnego, zaprzecza jej obec-

10 W. Świątkiewicz, Tradycja i wybór. Socjologiczne studium religijności na Górnym Śląsku, 
Katowice – Wrocław 1997, s. 80.

11 T. Piechniczek, Kultura i religijność w życiu miejskiej społeczności lokalnej: socjologiczne stu-
dium przypadku: Kłodnica w Rudzie Śląskiej, Katowice 2015, s. 70.

12 C. Schmitt, Teologia polityczna i  inne pisma, przeł. M. Cichocki, Kraków 2000, s. 77. 
Cytowany przez S. Klemczak, Ordo temporis „sekularyzacja” jako kategoria historiograficzna, 
„Zeszyty Naukowe Uniwersytetu Jagiellońskiego. Studia Religiologica” 40 (2007), s. 171–216.

13 J. L. Illanes, Historia y sentido. Estudios de teología de la historia, Madrid 1997.



201Sekularyzacja i sekularyzm

ności kulturowej lub odrzuca ją jako bezwartościową lub negatywną14. Krótko 
mówiąc, sekularyzacja afirmuje autonomię tego świata nie jako rzeczywistość 
niezależną od Boga, lecz jako wyraz słusznej autonomii „z  samego faktu, że 
[wszystkie rzeczy] są stworzone, mają własną trwałość, prawdziwość, dobroć 
i równocześnie własne prawa i porządek, które człowiek winien uszanować, 
uznawszy właściwe metody poszczególnych nauk czy sztuk”15.

Perspektywa teologiczna

Sekularyzacja ma wyraźny komponent teologiczny. Opiera się ona na dwóch 
centralnych prawdach wiary chrześcijańskiej: stworzeniu i wcieleniu. Konsy-
stencję, godność i dobroć, jakie posiada ten świat i ziemska egzystencja, osta-
tecznie nadaje sam akt twórczy. Człowiek i jego zadanie na świecie wyszły 
z rąk Boga i są dobre (por. Rdz 1,31). Z dogmatu stworzenia wyłaniają się trzy 
cechy, które konfigurują sekularyzację: spójność rzeczywistości, centralne 
usytuowanie człowieka i  jego panowanie nad światem oraz odpowiedzial-
ność za świat16.

Godność samego stworzenia i  ludzkiej egzystencji objawia się w  pełni 
we wcieleniu Syna Bożego, w którym sama wieczność wkroczyła w  świat, 
a Słowo Boże na zawsze przyjęło ludzką naturę. Wcielenie ukazuje, w jakim 
stopniu Bóg kocha człowieka i świat, i daje chrześcijańskiemu spojrzeniu ja-
sną świadomość swojej godności i wielkości. Z tego wynika, że sekularyzacja 
zakłada zasadniczą postawę duchową wiary chrześcijańskiej: postawę miło-
ści do świata, widzenia świata i istnienia jako czegoś drogiego Bogu, miej-
sca spotkania ze Stwórcą i  Odkupicielem. Sekularyzacja zrozumiana jako 
„specyficzna właściwość” wiernych świeckich w porównaniu z  innymi sta-
nami życia jest więc „formą” tej świeckości, zgodnie z różnymi warunkami 
i powołaniami innych członków Kościoła17. Zatem sekularyzacja jako cecha 
świeckich stanowi coś istotnego dla wiary, taki sposób widzenia świata i ist-

14 Tenże, Secularidad, [w:] Diccionario de Teología, Pamplona 2006, s. 928.
15 Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 

Gaudium et spes, nr 36.
16 J. L. Illanes, Secularidad, dz. cyt., s. 928.
17 Por. Paweł VI, Przemówienie do członków instytutów świeckich, 2 lutego 1972, AAS 64 

(1972), 208, cytowane przez Jana Pawła II, Christifideles laici, nr 15.



202 María Alejandra Vanney

nienia, który jest zasadniczo naznaczony wiarą i zakłada postawę duchową, 
którą należy ukształtować w chrześcijaninie z otrzymanej wiary.

Powołania świeckie to te, które potwierdzają oryginalną świecką kon-
dycję istoty ludzkiej, prowadząc tych, którzy je przyjmują, do wyraźnego 
i formalnego doświadczenia sekularyzacji, a tym bardziej do ich uświęcenia. 
Tak jest w przypadku księży diecezjalnych lub osób świeckich, których po-
święcenie się posłudze wymaga wyrzeczenia się wszystkiego, co może sprze-
ciwiać się ich powołaniu, ale nie oznacza samo w sobie odejścia od społeczeń-
stwa obywatelskiego i  warunków życia, jakie ma to społeczeństwo. Sobór 
Watykański II odnosi się do świeckich, zawsze uwzględniając ich wymiar 
sekularny, rozumiany nie tylko jako wymiar środowiskowy czy opisowy – 
egzystencjalny, socjologiczny – lecz także jako cecha pozytywna i właściwie 
teologiczna. Teksty soborowe pozwalają nam mówić o świeckości Kościoła 
i to w dwojakim sensie, zgodnie z podwójnym znaczeniem, kosmicznym i hi-
storyczno-kulturowym, na które podatny jest świat: z jednej strony dlatego, 
że w Kościele znajduje się koniec lub cel, do którego zmierza cały wszech-
świat, a z drugiej strony, ponieważ na Kościele spoczywa odpowiedzialność 
w odniesieniu do rzeczywistości świeckiej lub doczesnej.

Sprawy doczesne, sprawiedliwe i  godne, mają także znaczenie boskie, 
ponieważ pochodzą od Boga i  Bogu są podporządkowane. Rozróżnienie 
między tym, co ma wymiar boski, a  tym, co odpowiada sferze doczesnej, 
w żaden sposób nie oznacza, że religia musi zostać zredukowana do kultu ani 
że porządkowanie spraw ludzkich musi odbywać się poza boskim i chrześci-
jańskim prawem. 

Zdaniem kardynała Juliána Herranza18 właściwa sekularyzacja świeckich:
a)	 stanowi istotny i  charakterystyczny element, który nie znajdzie się 

w pełni w innych kategoriach wiernych: sekularyzacja jest właściwa 
świeckim;

b)	 określa specyficzny cel apostolatu świeckich, jakim jest szukanie Kró-
lestwa Bożego wśród spraw doczesnych i porządkowanie ich według 
kryteriów Bożych;

c)	 wyznacza ich sferę egzystencjalną: żyją oni w  bieżącym stuleciu, są 
zatem zaangażowani we wszystkie sprawy świata i w zwykłe warunki 

18 J. Herranz, The Juridical Status of the Laity: the contribution of the Conciliar Documents and 
the 1983 Code of Canon Law, „Communicationes” 27 (1985), s. 298.



203Sekularyzacja i sekularyzm

życia rodzinnego i społecznego, z którymi ich egzystencja jest jakby 
spleciona;

d)	 odkrywa sposób, w jaki świętość i apostolstwo pośród świata są zhar-
monizowane w świeckich: tam są oni wezwani przez Boga do wnosze-
nia wkładu, od wewnątrz i jako zaczyn w uświęcenie świata.

Perspektywa filozofii polityki

Filozofia polityki rozumie proces sekularyzacji jako nurt polityczny i kultu-
rowy, który prowadzi od sekularyzacji do sekularyzmu. W świecie zachod-
nim ów proces jest zwykle utożsamiany z postępującą dechrystianizacją lub 
w  ogóle utratą religijnego sensu kultury. Jednak proces sekularyzacji nie 
jest jednoznaczny i wraz z negatywną ścieżką przełomu epistemologicznego 
i sprzeciwu wobec wiary istnieje również ścieżka względnej autonomii do-
czesności, która jest wyraźnie pozytywnym elementem19. Od tej wizji należy 
odróżnić tę, która pojmuje sekularyzację jako deklerykalizację, i uświado-
mić sobie względną autonomię doczesności i rodzaj oczyszczenia doczesnych 
struktur życia społecznego, błędu klerykalizmu lub wchłanianie spraw do-
czesnych przez jurysdykcję kościelną, aby zauważyć, że proces sekularyzacyj-
ny prowadzi do sekularyzacji. 

W nowożytności istniały dwie wielkie linie sekularyzacji. Pierwsza ukie-
runkowała się ku radykalnemu oddzieleniu i  skonfrontowaniu sfery wiary 
(religia) ze sferą rozumu (świat), podkreślając absolutną autonomię świata od 
wiary. Owocem tej linii jest zarówno klerykalizm, jak i sekularyzm. Druga 
bez wojowniczości rozwijała się w  toku procesu pogłębiania świadomości 
wartości rzeczy świata stworzonego przez Boga, w  połączeniu i  harmonii 
z  wizją wiary, ale przeciwstawiając się inwazyjnej i  zniekształconej wizji 
świata nadprzyrodzonego. Pierwsza prowadzi do sekularyzmu. Druga uję-
ta jest w pojęciu sekularyzacji. Obie rozpoczynają swoją drogę od pewnych 
decyzji podjętych w późnośredniowiecznej teologii katolickiej w końcowym 
okresie scholastyki i obie pozycje, sekularyzm i sekularyzacja, podążyły ra-
zem nowoczesną ścieżką. W tym sensie sekularyzm (który można sprowa-

19 Por. M. Fazio, Historia de las ideas contemporáneas. Una lectura del proceso de seculariza-
ción, Madrid 2012, s. 21–23.



204 María Alejandra Vanney

dzić do opozycji fideizm – racjonalizm i klerykalizm – sekularyzm) prowadzi 
do zamknięcia myśli nowoczesnej i zablokowania myśli chrześcijańskiej. Se-
kularyzacja wręcz przeciwne, jest właściwą drogą kontynuacji nowoczesno-
ści, a także do współczesnego rozwoju myśli chrześcijańskiej. 

Sekularyzacja jest historycznym owocem chrześcijaństwa, które jako re-
ligia powszechna nie mogło być utożsamiane z konkretnym państwem; jest 
z kolei obecna niemal we wszystkich krajach i wciela się w każdym z nich 
na różne sposoby. Również w doktrynie chrześcijańskiej zawsze było jasne, 
że religia i wiara nie znajdują się w sferze politycznej, ale w  innym obsza-
rze ludzkiego życia. Sekularyzacja stałaby się wówczas autonomią sfery 
obywatelskiej i politycznej, oddzielonej od sfery religijnej, choć nie od sfery 
moralnej. Sekularyzacja w tym sensie pozwala na uznanie autonomii rela-
tywnej, w przeciwieństwie do autonomii absolutnej, właściwej dla laicyzmu 
(z  punktu widzenia prawno-politycznego) lub sekularyzmu (perspektywa 
społeczno-kulturowa)20, które rozumieją, że istnieje absolutna niezależność 
spraw doczesnych od religii. W sekularyzmie wymiar religijny zostałby do-
puszczony w intymności sumienia, choć odarty z wszelkiej wirtualności na 
płaszczyźnie społecznej. W  skrajnym laicyzmie religia nie byłaby w  ogóle 
uznawana za prawomocny wymiar ludzkiej egzystencji, nawet na poziomie 
indywidualnym.

Istniały liczne różnice pomiędzy europejskim rozumieniem sekularyzacji, 
z jej tradycją sojuszu między „tronem a ołtarzem” i państw wyznaniowych, 
a modelem amerykańskim opartym na świeckości jako fundamentalnej wła-
ściwości amerykańskiego projektu założycielskiego. Religia nieoficjalna była 
częścią rozwiązania, które umożliwiło znalezienie pokojowego sposobu na 
zjednoczenie obywateli i grup społecznych wyznających różne idee religijne 
i filozoficzne we wspólnym projekcie konstytucyjnym. W konsekwencji re-
ligia stała się konstruktywną siłą w amerykańskim życiu publicznym, a se-
kularyzacja państwa i  wolność religii niekoniecznie były postrzegane jako 
wartości nie do pogodzenia.

Z drugiej strony od czasów reformacji protestanckiej i wojen religijnych 
w Europie religia zaczęła być postrzegana w kategoriach istotnego problemu. 
Stąd europejskie oświecenie i liberalny konstytucjonalizm zaczęły rozumieć 
wolność religijną jako instrument zapewniający niezależność władzy pań-

20 J. L. Illanes, Laicado y sacerdocio, Pamplona 2001, s. 58.



205Sekularyzacja i sekularyzm

stwowej w  celu zneutralizowania, jeśli nie wyeliminowania, ewentualnego 
wpływu religii na politykę. W  Europie sekularyzacja i  sekularyzm, często 
utożsamiane, oznaczają rodzaj religijnego credo politycznego, odmawiając 
nawet uznania wpływu tradycji chrześcijańskiej na wspólne dziedzictwo 
kulturowe zawierające zasoby, które umożliwiły powstanie nowoczesnego 
państwa świeckiego. Ten częściowo antychrześcijański, a nawet antykościel-
ny charakter nowoczesności europejskiej przetrwał w  pewnych skrajnych 
formach sekularyzmu. 

Sekularyzacja jednak nie oznacza „wolności od religii”, ale „wolność re-
ligijną” i  aby to osiągnąć, nie potrzeba publicznej kultury bez religii, an-
tyreligii lub agnostycyzmu. Potrzebna jest publiczna świadomość nie tylko 
niekompetencji władzy państwa do definiowania i sankcjonowania prawdy 
religijnej, lecz także znaczenia tej prawdy dla społeczeństwa, które jest zło-
żone z obywateli o silnych przekonaniach moralnych – niezależnie od tego, 
czy są one zakorzenione w religii, czy nie – takich, które wspierają i wzmac-
niają świecką kulturę polityczną. Ideał świeckiego państwa i świeckiej kul-
tury politycznej nie jest zagrożony przez obecność religii w krajowym i mię-
dzynarodowym życiu publicznym. 

Tak więc w ramach nowoczesnej sekularyzacji i pluralizmu istnieje wiele 
możliwości zintegrowania przekonań religijnych i twierdzeń o metafizycz-
nej prawdzie z demokratycznym, konstytucyjnym i liberalnym (w szerokim 
tego słowa znaczeniu) sposobem rozumienia życia politycznego. Konkretna 
forma tej integracji na poziomie każdego kraju będzie zależeć od tradycji 
i specyfiki różnych narodów. W obliczu wyzwań wielokulturowości, przede 
wszystkim obecności w krajach europejskich rosnącej liczby obywateli mu-
zułmańskich, którzy nie podzielają wspólnego dziedzictwa zachodniego 
i chrześcijańskiego, wydaje się, że Europa będzie musiała uświadomić sobie 
swoje chrześcijańskie korzenie – nie „rechrystianizować” życia publicznego 
w sensie odwrócenia procesu nowoczesnej sekularyzacji, ale wręcz przeciw-
nie, zachować oraz, jeśli to konieczne, podtrzymać uspokajającą i integrującą 
siłę kultury politycznej opartej na prawach człowieka i podstawowych wol-
nościach politycznych, ostatecznie opartej na prawdach moralnych.



206 María Alejandra Vanney

Perspektywa prawno-polityczna

Z punktu widzenia prawno-politycznej organizacji państwa zarówno bezpo-
średnia interwencja Kościoła w dziedzinie polityki państwowej, jak i trakto-
wanie religii przez państwo jako jedynie indywidualnego fenomenu, ogra-
niczonego wyłącznie do sfery prywatnej, byłoby nieuzasadnioną ingerencją. 
Ale ponieważ religia jest zorganizowana również w konkretnej strukturze 
widzialnej, należy uznać jej obecność na arenie publicznej. Oznacza to, że 
każdemu wyznaniu religijnemu (o ile nie sprzeciwia się ładowi moralnemu 
ani nie zagraża porządkowi publicznemu) należy zagwarantować swobod-
ne sprawowanie kultu oraz realizowanie działalności duchowej, kulturalnej, 
wychowawczej i charytatywnej w służbie wspólnoty wierzących.

W większości współczesnych systemów prawnych występują przedstawi-
ciele poglądów sekularyzacji i sekularyzmu. Wśród tekstów konstytucyjnych 
i innych tekstów prawniczych dotyczących kwestii religii i państwa można 
znaleźć te, które wspierają jeden lub drugi z tych poglądów. W rzeczywistości 
niektóre kluczowe debaty dotyczą różnicy między tymi dwoma podejściami.

Z  perspektywy prawa porównawczego kontrast między sekularyzacją 
a sekularyzmem jest ewidentny w podejściu państw do różnych konkretnych 
kwestii dotyczących wolności religijnej, takich jak: zasada równości, wolność 
sumienia i wyznania, bezstronność państwa wobec religii i rozdział kościo-
łów od państwa. Wiele zależy od wagi i interpretacji nadanych tym pojęciom:

•	 Sekularyzm przywiązywałby większą wagę do zasady neutralności niż 
do wolności sumienia i wyznania, próbując ograniczyć praktykowa-
nie religii do sfery prywatnej i wspólnotowej, pozostawiając publiczną 
sferę wolną od jakichkolwiek przejawów religii. Ta koncepcja przeciw-
stawia się uznaniu pluralizmu we współczesnym państwie.

•	 Sekularyzacja z kolei opiera się na ochronie wolności wyznania, nawet 
jeśli wymaga to złagodzenia zasady bezstronności, ponieważ w myśl 
tej zasady rozdzielenie Kościoła i państwa nie jest postrzegane jako 
cel sam w sobie, ale raczej jako środek do poszanowania uniwersalnej 
wolności sumienia i religii. Wszelkie napięcia lub sprzeczności między 
różnymi aspektami sekularyzacji należy rozstrzygać na korzyść wol-
ności religijnej i równości.

Istnieje ważne, być może krytyczne rozróżnienie między zasadą sekulary-
zacji a sekularyzmem: pierwsza koncepcja jest fundamentalnym składnikiem 



207Sekularyzacja i sekularyzm

liberalnego pluralizmu i  bastionem przeciwko religijnemu ekstremizmowi, 
a druga jest błędną, a nawet niebezpieczną ideologią, która może przerodzić 
się we własny dystopijny fundamentalizm. Sekularyzacja to podejście do re-
lacji religia – państwo, które unika utożsamiania państwa z jakąkolwiek kon-
kretną religią lub ideologią (w tym z samym sekularyzmem) i które stara się 
zapewnić ramy zdolne do przyjęcia szerokiego zakresu religii i przekonań. Se-
kularyzm natomiast jest stanowiskiem ideologicznym oddanym promowaniu 
porządku świeckiego. Ostatecznie zasad sekularyzacji przestrzega państwo, 
w którym sfera polityczna i religijna są rozdzielone (państwo nie ma oficjalnej 
religii, a wyznania religijne nie odgrywają żadnej roli w polityce państwa). 

Aspekty prawne

W praktyce prawnej sekularyzm sprowadza się do ścisłej neutralności, pro-
wadzącej do niewrażliwości – jeśli nie nieufności – wobec faktu religijnego. 
Problem z  ideą sekularyzmu powstaje, ponieważ w  praktyce ma ona ten-
dencję do przekształcania się w neutralność, a kiedy podąża się za modelem 
„neutralnego sekularyzmu”, religia jest zawsze poddawana kwarantannie, 
marginalizowana lub prywatyzowana21. 

Ziarna tej ambiwalencji zostały zasiane już w pierwszym orzeczeniu Eu-
ropejskiego Trybunału Praw Człowieka (ETPC) w sprawie o wolności wy-
znania Kokkinakis przeciwko Grecji (1993)22, kiedy to Trybunał rozpoczął od 
zauważenia podstawowej racji uzasadnionych ograniczeń nałożonych przez 
art. 9 w celu pogodzenia interesów różnych grup i zapewnienia poszanowa-
nia przekonań wszystkich23. Od tego momentu w orzecznictwie europejskim 
często powtarza się identyczna idea łącząca demokrację, pluralizm religijny 
i neutralność (rozumianą jako sekularyzm), ale w społeczeństwie, gdzie róż-
ne religie funkcjonują obok siebie, nie da się uniknąć pewnych ograniczeń 
w celu zapewnienia poszanowania poglądów każdej osoby.

21 W. C. Durham, Jr., Perspectives on Religious Liberty: a Comparative Framework, [w:] Reli-
gious Human Rights in Global Perspectives, red. J. D. van der Vyver, J. Witte, Jr., The Hague – Bos-
ton – London 1996, s. 1–44.

22 Wyrok ETPC z dnia 25 maja 1993 r. w sprawie Kokkinakis przeciwko Grecji, skarga nr 
14307/88.

23 Tamże, § 33.



208 María Alejandra Vanney

W prawie europejskim, a także w dominującej kulturze zachodniej panu-
je powszechne założenie, że w społeczeństwie wielokulturowym skuteczna 
ochrona wolności wyznania wymaga ścisłej neutralności państwa. Wolność 
religii i sekularyzm są de facto często traktowane tożsamo, a terminologiczne 
rozróżnienie między nimi zaciera się do tego stopnia, że struktura pojęciowa 
„artykułu 9 Konwencji, który gwarantuje wolność myśli, sumienia i wyzna-
nia, w tym wolność wyrażaną poprzez brak przynależności wyznaniowej”24, 
narzuca państwom model sekularyzmu, chociaż nie jest on nawet wymienio-
ny w Europejskiej Konwencji. W sprawie Refah Partisi przeciwko Turcji ETPC 
właśnie stwierdził, że „zasada sekularyzmu jest niewątpliwie jedną z podsta-
wowych zasad państwa, które pozostają w zgodzie z rządami prawa oraz po-
szanowaniem praw człowieka i demokracji. Postawa, która nie respektuje tej 
zasady, niekoniecznie będzie akceptowana jako objęta wolnością uzewnętrz-
niania swojej religii”25.

Konkretne przejawy tego podstawowego pojęcia neutralności jako seku-
laryzmu można zidentyfikować w orzecznictwie Trybunału, którego celem 
jest uzasadnienie ograniczenia widoczności religii w  sferze publicznej ar-
gumentami opartymi na neutralności państwa. Zarówno w sprawie Dahlab 
przeciwko Szwajcarii26 w 2001 roku, jak i w Şahin przeciwko Turcji27 w 2005 roku 
ETPC, zakazując noszenia chusty islamskiej przez kobiety, stwierdził, że za-
kaz ten jest uzasadniony ochroną konstytucyjnej zasady sekularyzmu rozu-
mianej jako gwarancja demokracji. Sąd wydawał się przyjmować za pewnik, 
że neutralność sfery publicznej najlepiej służy, gdy religia jest nieobecna lub 
przynajmniej „niewidzialna”.

Od 2010 roku można było zaobserwować pewne oznaki sugerujące, że 
nowa koncepcja sekularyzmu nabiera rozpędu w  orzecznictwie ETPC ku 
swoistej europejskiej, „konstytucyjnej” zasadzie sekularyzmu, przedstawia-
nej jako niezbędna konsekwencja lub warunek wolności myśli, sumienia 
i wyznania. Widać to w dwóch sprawach z roku 2010 przeciwko Niemcom, 

24 Wyrok ETPC z dnia 13 lutego 2003 r. w sprawie Refah Partisi przeciwko Turcji, skarga 
nr 41340–41344/98, § 91.

25 Tamże, § 93.
26 Wyrok ETPC z dnia 15 lutego 2001 r. w sprawie Dahlab przeciwko Szwajcarii, skarga nr 

42393/98.
27 Wyrok ETPC (Wielka Izba) z dnia 10 listopada 2005 r. w sprawie Leyla Sahin przeciwko 

Turcji, skarga nr 44774/98.



209Sekularyzacja i sekularyzm

Obst i Schüth, które dotyczyły umów o pracę między kościołami a ich pra-
cownikami28.

W  sprawie Obst Trybunał orzekł, że konieczne jest utrzymanie rów-
nowagi pomiędzy interesami pracodawców kościelnych w  zachowaniu ich 
wewnętrznej autonomii a interesami pracowników w zachowaniu ich życia 
prywatnego zgodnie z ich życzeniem. W sprawie Schüth Trybunał zobowią-
zał sądy państwowe do sprawdzenia argumentów strony kościelnej dotyczą-
cej roli organisty w liturgii katolickiej, a w szczególności rzekomego ścisłego 
związku tej roli z działalnością misyjną Kościoła. Nie jest to jednak wyraz 
neutralności państwa w stosunku do religii. Wręcz przeciwnie, jest to prze-
jaw narzucania poglądu państwa wspólnotom religijnym, niewykonalny bez 
ingerencji w autonomię kościołów.

W sprawie Lautsi przeciwko Włochom (decyzja Izby, 2009)29 narzucono wi-
zję sekularyzmu i wymagano neutralności w odniesieniu do instytucjonal-
nych symboli religijnych, uznając, że obecność krucyfiksu w klasie szkolnej 
stanowi naruszenie art. 2 Pierwszego Protokołu do Konwencji (prawa rodzi-
ców) w związku z art. 9 EKPC (wolność myśli, sumienia i wyznania).

Wydaje się, że leżące u podstaw sprawy założenie jest takie, iż religia jest 
czynnikiem potencjalnych konfliktów, łatwo prowadzącym do konfronta-
cji i napięć społecznych. Najlepszym więc wyborem będzie wyeliminowanie 
jej przejawów, a co za tym idzie, neutralność państwa wymagałaby ochrony 
prawa jednostki do budowania „nieskażonych” środowisk wolnych od religii.

Wielka Izba uchyliła decyzję Izby w roku 2011 (Lautsi II)30, wskazując, że 
neutralność może być również osiągnięta przez inkluzywne środowisko szkol-
ne, które jest otwarte na widoczne wyrażanie zarówno religii lub światopoglą-
dów większości, jak i mniejszości. Jak wskazują opinie sędziów Bonello i Powel-
la, to władze krajowe są odpowiedzialne za ochronę rzekomej konstytucyjnej 
zasady sekularyzmu, a wybór sekularyzmu nie jest stanowiskiem neutralnym. 
W pewnym sensie ta decyzja jest ważna, ponieważ przełamuje tendencje do 
utożsamiania wolności wyznania z sekularyzmem; ale nowa doktryna, alter-

28 Wyrok ETPC z dnia 23 września 2010 r. w sprawie Schüth przeciwko Niemcom, skarga nr 
nr 1620/03; w sprawie Obst przeciwko Niemcom, skarga nr 425/03.

29 Wyrok ETPC (Izba) z dnia 3 listopada 2009 r. w sprawie Lautsi przeciwko Włochom, 
skarga nr 30814/06.

30 Wyrok ETPC (Wielka Izba) z dnia 18 marca 2011 r. w sprawie Lautsi przeciwko Wło-
chom, skarga nr 30814/06.



210 María Alejandra Vanney

natywna dla starej interpretacji wolności religii jako wrót do sekularyzmu, 
jest jeszcze nieukształtowana. W rzeczywistości decyzja sądu została podjęta 
ze względu na wolność edukacji (art. 2, Protokół nr 1 do Europejskiej Konwen-
cji), a nie wprost na podstawie wolności religii (art. 9). Ta zmiana sugeruje, że 
Trybunał nie był w stanie odwrócić poprzedniej decyzji na gruncie wolności 
wyznania: alternatyw dla zasady sekularyzmu nadal brakuje. 

Zwrot państwa ku neutralności jest źródłem wszechobecnego sekula-
ryzmu prawnego, który jest powszechnie uważany za jedyne ramy instytu-
cjonalne w  społeczeństwie wieloreligijnym. Sekularyzm/laïcité jest zgodny 
z francuską historią i konstytucją, ale jego oddziaływanie już przekroczyło 
granice państw i stopniowo wykazuje subtelny wpływ na całym kontynen-
cie. Przenika on zwłaszcza do instytucji europejskich, przede wszystkim 
tych, którym przysługuje prawo interpretacji Europejskiej Konwencji Praw 
Człowieka, a za ich pośrednictwem także do wszystkich instytucji narodo-
wych państw członkowskich.

Historyczne ujęcie

Z perspektywy historycznego rozwoju pojawienie się monastycyzmu wpły-
nęło w  decydujący sposób na termin „sekularyzacji życia”. Ta pustelnicza 
forma życia charakteryzująca się odejściem od świata zewnętrznego sprzyja-
ła utrwaleniu się w języku takich form, dzięki którym monastycyzm różnił 
się od tego, co świeckie. Z drugiej strony, wraz z rozwojem Kościoła i jego 
wewnętrznej organizacji pojawiła się potrzeba reakcji wobec sytuacji, w któ-
rych mnich lub kapłan zostali z tego czy innego powodu zwolnieni ze zo-
bowiązań i  norm właściwych stanowi monastycznemu lub kapłańskiemu 
i  w  konsekwencji upoważnieni do życia zgodnie ze zwyczajami świeckich 
chrześcijan, w związku z czym doktryna i normy prawa kanonicznego odwo-
ływały się do sposobów mówienia związanych z tą rzeczywistością. Wkrótce 
rozpowszechniono wyrażenia takie, jak „redukcja (kleryka) do stanu laickie-
go lub świeckiego”, „sekularyzacja” i tym podobne, dopóki nie zostały zapi-
sane w języku prawno-kanonicznym. 

Postępująca integracja tradycji łacińskiej, germańskiej, celtyckiej i saskiej 
dała początek średniowiecznemu procesowi cywilizacyjnemu dokonującemu 
się szczególnie w Kościele, jedynej rzeczywistości, która wtedy przekraczała 



211Sekularyzacja i sekularyzm

granice oraz grupy etniczne i w której nadal żyła, zwłaszcza w klasztorach, 
klasyczna tradycja grecko-rzymska. Właśnie na tej podstawie następowały 
kolejne odrodzenia kulturowe, rozprzestrzeniała się kultura, która przesta-
ła ograniczać się do sfer kościelnych, aby coraz intensywniej rozszerzać się 
na inne warstwy ludności. W  tym samym czasie zniknięcie niewolnictwa 
przeniosło pracę fizyczną na wolnych obywateli, co doprowadziło do dowar-
tościowania tych zadań i lepszego wyartykułowania konfiguracji społecznej 
niż w dawnych czasach. Jeśli w pierwszych wiekach średniowiecza domino-
wały dwie grupy, rycerstwo i duchowieństwo, w kolejnych dodaje się trzecią, 
która staje się coraz ważniejsza, a należeli do niej rzemieślnicy, mieszkańcy 
miast i gmin zorganizowanych w gildiach i bractwach. Ta ewolucja przynio-
sła ze sobą uznanie rzeczywistości obywatelskiej w odróżnieniu od kościelnej 
i w tym sensie nastąpiła antropologiczna i podmiotowa proklamacja sekulary-
zacji, czyli afirmacja wartości i spójności świeckiej rzeczywistości jako takiej. 

Powstanie protestantyzmu było początkiem zmiany myślenia o  sekula-
ryzacji, ponieważ protestancki sposób rozumienia predestynacji niósł ro-
zumienie powołania jako nakazu, który wyznacza każdej osobie jej miejsce 
w społeczeństwie i w historii, a nie jako wezwania do odnalezienia Boga po-
przez własną pracę. W XVII wieku, w związku z przejściem od struktur śre-
dniowiecznych do nowożytnych, termin „sekularyzacja” poszerzył swe pole 
semantyczne, a stało się to w 1648 roku, kiedy podczas sporządzania traktatu 
westfalskiego słowo „sekularyzacja” zostało użyte na określenie przekazania 
książętom oraz władzom cywilnym terytoriów lub funkcji dotychczas przy-
pisywanych władzom kościelnym. Od tego momentu termin „sekularyza-
cja” był coraz częściej używany na określenie procesów, dzięki którym to, 
co świeckie, potwierdzało swój własny charakter i  spójność jako odrębne 
i niezależne od kościelnego. 

Oświecony racjonalizm zrobił krok naprzód i przedstawił ten proces jako 
jeszcze jedną fazę, decydującą, szerszego procesu, dzięki któremu ludzkość, 
biorąc pod uwagę stadia lub etapy religijne, potwierdza pełne i absolutne ze-
świecczenie świata, rzeczywistości i historii. Kiedy oświeceniowi myśliciele 
podjęli ten krok, poszli dalej, projektując swoje osobiste podejście ideolo-
giczne. Interpretacją bardziej dostosowaną do konkretnej rzeczywistości jest 
umiejscowienie u  źródeł tych wydarzeń ich korzeni w  postępującym doj-
rzewaniu cywilizacji średniowiecznej, która w społeczeństwie coraz bardziej 
złożonym, także w kręgach sekularnych, prowokowała do logicznej afirmacji 



212 María Alejandra Vanney

autonomii świeckich i  równoległej redukcji sfery zajmowanej przez grono 
kościelnych. 

Kontrast między tymi dwoma podejściami trwa do dziś, obie pozycje 
powodują pojawienie się lub rozproszenie dwóch terminów: „sekularyzm” 
rozumiany jako podejście, które opowiada się za radykalnym oddzieleniem 
wymiaru świeckiego od religijnego; a „sekularyzacja” jako termin, który po-
zwala w  emblematyczny i  zwięzły sposób wyrazić nie tylko świecką, lecz 
także chrześcijańską wartość rzeczywistości doczesnej.

Aspekty praktyczne

Kontrast pomiędzy sekularyzacją a  sekularyzmem jest widoczny nie tylko 
z perspektywy teoretycznej, lecz także w wielu bardziej praktycznych sytu-
acjach. Sekularyzacja poważnie traktuje wymagania sumienia, dlatego szu-
ka różnych sposobów na ich uszanowanie – na przykład w kwestii noszenia 
charakterystycznych rodzajów odzieży religijnej, choćby przez pozwolenie 
studentkom muzułmańskim na zakrycie głowy. Podobnie będzie, jeśli chodzi 
o  symbole religijne w budynkach publicznych, gdzie uwzględnia się różnice 
religijne oraz dostosowuje do tradycji i historii, a także do lokalnego kontekstu 
kulturowego. Sekularyzm zareaguje wręcz przeciwnie do sekularyzacji, gdyż 
przy ograniczeniu religii do sfery wyłącznie prywatnej i usunięcia jej z życia 
publicznego przybiera niepokojący charakter „jedynie słusznego” poglądu. 

W systemie prawnym, właściwie proceduralnym, demokracji liberalnej 
nie ma miejsca na wartości transcendentne, ponieważ wychodzi się z zało-
żenia, że w pluralistycznych społeczeństwach, skoro nie jest możliwe uzgod-
nienie wspólnych wartości, to trzeba ustalić taki system, który weźmie pod 
uwagę prawa jedynie z perspektywy formalnej, a nie materialnej. Przejawa-
mi sekularyzmu są zatem zeświecczony model małżeństwa i  rodziny, per-
misywne ustawodawstwo dopuszczające przerywanie ciąży itd. Co więcej, 
w kontekście kulturowym, zamkniętym często na transcendencję, zaczyna 
przeważać tendencja do uznawania życia za wartościowe tylko w takiej mie-
rze, w jakiej jest ono źródłem przyjemności i dobrobytu, cierpienie jawi się 
jako nieznośny ciężar, od którego należy się za wszelką cenę uwolnić31. 

31 Por. Jan Paweł II, List apostolski Tertio millennio adveniente, nr 36, tenże, Evangelium 
vitae, nr 64.



213Sekularyzacja i sekularyzm

Sekularyzm nie uznaje ochrony prawnej takich przejawów wolności reli-
gijnej jak prawo rodziców do wychowania dzieci zgodnie z ich wartościami 
(wręcz przeciwnie, sekularyzm narzuca szkołę świecką, która wbrew swojej 
nazwie w rzeczywistości nie podąża za zdrową sekularyzacją), sprawowanie 
duszpasterstwa wojskowego i  pomocy duchowej w  szpitalach, a  także po-
szanowanie sumienia moralnego i religijnego pracowników służby zdrowia 
i  instytucji religijnych, które prowadzą działalność charytatywną na rzecz 
całego społeczeństwa.

Do głównych argumentów prawnych ukazujących napięcie między sto-
sowaniem zasady sekularyzacji/laicyzacji a zasadą sekularyzmu w praktyce 
należą:

–	 Pierwszeństwo zasady niedyskryminacji nad prawem do wolności 
sumienia i wyznania (na przykład wtedy, gdy pracownikowi odma-
wia się prawa do odmowy świadczenia usługi, która zakłada zatwier-
dzenie jakiejś okoliczności sprzeciwiającej się jego przekonaniom lub 
wartościom, ponieważ ta odmowa jest interpretowana jako dyskrymi-
nacja).

–	 Pierwszeństwo prawa mniejszości przed prawem większości (na przy-
kład, gdy w kraju o tradycji chrześcijańskiej ktoś sprzeciwia się obec-
ności symboli religijnych na arenie publicznej, uważając, że obrażały-
by one niewierzących).

–	 Pierwszeństwo zasady równości nad prawem do wolności religijnej 
(na przykład, gdy uczeń nie może otrzymać pożądanego przez sie-
bie lub jego rodziców nauczania religii, ponieważ inni uczniowie nie 
chcą go otrzymywać). W rzeczywistości równość musi raczej starać się 
umożliwić praktykowanie różnorodności, także religijnej.

Należy podkreślić, że żadna z wyżej wymienionych zasad nie sprzeciwia 
się sama w sobie korzystaniu z wolności religijnej, w tym celu należy ustano-
wić harmonijny i oparty na współpracy stosunek, a nie opozycję właściwą se-
kularyzmowi, która prowadzi do afirmacji jednego i zaprzeczenia drugiego.



214 María Alejandra Vanney

Bibliografia

Ź r ó d ł a

Wyrok ETPC z dnia 15 lutego 2001 r. w sprawie Dahlab przeciwko Szwajcarii, skarga 
nr 42393/98.

Wyrok ETPC z dnia 25 maja 1993 r. w sprawie Kokkinakis przeciwko Grecji, skarga nr 
14307/88, A. 260-A.

Wyrok ETPC (Izba) z dnia 3 listopada 2009 r. w sprawie Lautsi przeciwko Włochom, 
skarga nr 30814/06.

Wyrok ETPC (Wielka Izba) z dnia 18 marca 2011 r. w sprawie Lautsi przeciwko Wło-
chom, skarga nr 30814/06.

Wyrok ETPC (Wielka Izba) z dnia 10 listopada 2005 r. w sprawie Leyla Şahin prze-
ciwko Turcji, skarga nr 44774/98.

Wyrok ETPC z dnia 23 września 2010 r. w sprawie Obst przeciwko Niemcom, skarga 
nr 425/03.

Wyrok ETPC z dnia 13 lutego 2003 r. w sprawie Refah Partisi przeciwko Turcji, skarga 
nr 41340–41344/98.

Wyrok ETPC z dnia 23 września 2010 r. w sprawie Schüth przeciwko Niemcom, skarga 
nr nr 1620/03.

O p r a c o w a n i a

Draguła A., Ocalić Boga. Szkice z teologii sekularyzacji, Warszawa 2010.
Durham W. C., Perspectives on Religious Liberty: a Comparative Framework, [w:] Reli-

gious Human Rights in Global Perspectives, red. J. D. van der Vyver, J. Witte, Jr., The 
Hague – Boston – London 1996, s. 1–44.

Fazio M., Historia de las ideas contemporáneas. Una lectura del proceso de secularización, 
Madrid 2012.

Gogarten F., Destino e speranza dell’epoca moderna. La secolarizzazione come problema 
teologico, Brescia 1972.

Herranz J., The Juridical Status of the Laity: the contribution of the Conciliar Documents 
and the 1983 Code of Canon Law, „Communicationes” 27 (1985), s. 287–315.

Hułas M., Źródła sekularności. Analiza wybranych aspektów sekularyzacji, „Studia 
Nauk Teologicznych PAN” 9 (2014), s. 37–54.

Illanes J. L., Historia y sentido. Estudios de teología de la historia, Madrid 1997.
Illanes J. L., Secularidad [hasło], [w:] Diccionario de Teología, red. C. Izquierdo, J. Burg-

graf, F.M. Arocena, Pamplona 2006, s. 926–931.
Illanes J. L., Laicado y sacerdocio, Pamplona 2001.
Klemczak S., Ordo temporis „sekularyzacja” jako kategoria historiograficzna, „Zeszyty 

Naukowe Uniwersytetu Jagiellońskiego. Studia Religiologica” 40 (2007), s. 171–
–216.



215Sekularyzacja i sekularyzm

Kodeks Prawa Kanonicznego, Poznań 2008.
Mariański J., Sekularyzacja [hasło], [w:] Leksykon teologii fundamentalnej, red. M. Ru-

secki i in., Lublin – Kraków 2002, s. 1089–1092.
Napiórkowski A., Współczesny sekularyzm a  teologia sekularyzacji jako wyzwania dla 

wiary, „Teologia Praktyczna” 14 (2013), s. 17–39.
Paweł VI, Przemówienie do członków instytutów świeckich, 2 lutego 1972, AAS 64 (1972). 
Piechniczek T., Kultura i religijność w życiu miejskiej społeczności lokalnej: socjologiczne 

studium przypadku: Kłodnica w Rudzie Śląskiej, Katowice 2015.
Schmitt C., Teologia polityczna i inne pisma, przeł. M. Cichocki, Kraków 2000. 
Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym Gau-

dium et spes, [w:] Konstytucje. Dekrety. Deklaracje (Tekst Polski. Nowe tłumaczenie), 
Poznań 2002, s. 526–605.

Świątkiewicz W., Tradycja i wybór. Socjologiczne studium religijności na Górnym Śląsku, 
Katowice – Wrocław 1997.

N e t o g r a f i a

Benedykt XVI, Przemówienie do uczestników zgromadzenia plenarnego Papieskiej Rady 
Kultury, 8 marca 2008, https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/ 
2008/march/documents/hf_ben-xvi_spe_20080308_pc-cultura.html,  dostęp  z: 
17.06.2021.

Jan Paweł II, Posynodalna Adhortacja apostolska Christifideles laici, https://www.
vatican.va/content/john-paul-ii/pl/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_
exh_30121988_christifideles-laici.html, dostęp z: 17.06.2021.

Jan Paweł II, List apostolski Tertio millennio adveniente, https://santojp2.pl/tertio-
-millennio-adveniente/, dostęp z: 29.03.2025.

Mariański, J., Sekularyzacja [hasło], [w:] Słownik katolickiej nauki społecznej, http://
ozkultura.pl/wpisy/2117, dostęp z: 8.06.2021.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/march/documents/hf_ben-xvi_spe_20080308_pc-cultura.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/es/speeches/2008/march/documents/hf_ben-xvi_spe_20080308_pc-cultura.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/apost_exhortations/documents/hf_jp-ii_exh_30121988_christifideles-laici.html
https://santojp2.pl/tertio-millennio-adveniente/
https://santojp2.pl/tertio-millennio-adveniente/
http://ozkultura.pl/wpisy/2117
http://ozkultura.pl/wpisy/2117


Ks. prof. dr hab. Wiesław ŁU Ż Y ŃSK I
Uniwersytet Mikołaja Kopernika

Wielokulturowość

Wprowadzenie

W latach siedemdziesiątych XX wieku zwrócono uwagę na ideę wielokultu-
rowości w kontekście upadku koncepcji asymilacyjnych w krajach imigranc-
kich, takich jak Stany Zjednoczone, Kanada i Australia. Uznano, że akcep-
tując różne kultury, można uniknąć konfliktów między odrębnymi grupami 
etnicznymi. Na takich założeniach budowane są projekty polityczne. W Au-
stralii i  Kanadzie polityka wielokulturowości została wprowadzona jako 
działanie przyjęte przez państwo i  obejmujące całość życia mieszkańców. 
W  Stanach Zjednoczonych polityka ta była odpowiedzią na porażkę kon-
cepcji asymilacyjnych, wyrażających się w haśle: one nation, one flag and one 
language. W Europie jest adresowana zarówno do środowisk imigrantów, jak 
i mniejszości etnicznych, a tym samym stanowi odpowiedź na wzrost liczby 
imigrantów pochodzących z odmiennych kręgów kulturowych. Wielokultu-
rowość jest polityką na rzecz zmiany aktualnego monokulturowego systemu 
społecznego w Europie. Jej celem jest kształtowanie stosunków społecznych 
w sposób umożliwiający wyrównywanie praw i szans partycypacji w społe-
czeństwie różnym od grup odmiennych etnicznie.



218 Wiesław Łużyński

Istota 

Wielokulturowość oznacza uznanie równości wszystkich kultur. W jej świe-
tle nie ma kultur wyższych lub niższych, lepszych lub gorszych. Należy ro-
zumieć i tolerować ich odmienność. Sama wielość i różnorodność są warto-
ściami godnymi uznania i szacunku. Przyczyniają się bowiem do poszerze-
nia wyobraźni kulturowej i w ten sposób do wzbogacenia życia społecznego. 
W ramach jednego społeczeństwa funkcjonuje i przenika się wiele systemów 
aksjologicznych, normatywnych, religijnych i obyczajowych. Polityka wielo-
kulturowości zmierza do uznania i uprawomocnienia różnych grup odmien-
nych etnicznie. Głosi się wyższość społeczności różnorodnych nad jednorod-
nymi, co w konsekwencji prowadzi do promowania neutralności kulturowej 
państwa. Idealnie neutralne państwo powinno zatem w swoich działaniach 
unikać polityki, która mogłaby być kojarzona z określoną grupą społeczną 
i jej kulturą1.

Stan rzeczy

Politykę wielokulturowości przyjęły Kanada i  Australia. Władze Kanady 
proklamowały ją w 1971 roku jako stały element swojej polityki społecznej. 
Uznano, że w tym kraju nie ma kultury wiodącej, a tym samym dominujące-
go systemu aksjologicznego i normatywnego. Mimo że w Kanadzie 70% lud-
ności należy do różnych Kościołów chrześcijańskich, przyjęto, że Kanada jest 
kulturową i rasową mozaiką. Różne grupy etniczne zyskały prawo do rozwo-
ju i manifestowania własnej kultury, wyrażania swoich wartości, kultywo-
wania tradycji, języka, pamięci historycznej. W roku 1982 wielokulturowość 
została wpisana do  konstytucji tego kraju. Sześć lat po  tym wydarzeniu, 
w 1988 roku, Izba Gmin parlamentu Kanady przyjęła ustawę o wielokultu-
rowości państwa. Celem tej polityki jest niwelowanie nierówności rasowych 
i wspieranie integracji społecznej. Jej konsekwencją jest neutralność kulturo-

1 A. Śliz, M. Szczepański, Wielokulturowość: idea, teoria, polityka, „Kultura i Społeczeń-
stwo” 2 (2020), s. 177–178; A. Śliz, M. Szczepański, Wielokulturowość i  jej socjologiczny sens. 
Festival Caravan czy wielokulturowe Street Party?, „Studia Socjologiczne” 203 (2011), nr 4,  
s. 11; S. Domagalska, Wielokulturowość w dobie ponowoczesności, „Zeszyty Naukowe WSOWL” 
2 (2012), s. 188.



219Wielokulturowość

wa Kanady. Pomija się kulturotwórczą rolę chrześcijaństwa w historii kraju 
oraz jego fundamentalne znaczenie dla rozwoju ważnych instytucji i warto-
ści społecznych, jak chociażby demokracja i prawa człowieka2.

Drugim państwem, które oficjalnie przyjęło model wielokulturowości, 
jest Australia. Do lat siedemdziesiątych XX wieku prowadzono tam politykę 
asymilacji. Akceptowano białych i anglojęzycznych imigrantów. Od roku 1973 
Australia poszła w  kierunku wielokulturowości mającej na celu stworzenie 
równych szans dla wszystkich mieszkańców poprzez zapewnienie prawa do 
wyrażania własnej kultury, konieczność wprowadzenia programów umożli-
wiających imigrantom równy dostęp do dóbr i zasobów kraju, wsparcie dla 
imigrantów, którzy  chcą sami sobie pomóc i  podejmują różne samodzielne 
inicjatywy. Podjęte kroki mają doprowadzić do  pełnego uprawomocnienia 
wszystkich kultur obecnych na terenie Australii3.

W  Stanach Zjednoczonych wielokulturowość istnieje w  warunkach do-
minującej kultury anglosaskiej. Intelektualnych źródeł polityki wielokulturo-
wości należy doszukiwać się w dyskusji wywołanej książką Michaela Novaka 
pt. Przebudzenie etnicznej Ameryki. Jej autor upomina się o ochronę tradycji 
kulturowej i tożsamości imigrantów przybywających z Europy do USA. Pu-
blikacja wskazała nadużycia związane z polityką asymilacji (np. odbieranie 
dzieci rodzicom), napięcia psychiczne i dezintegrację tożsamości, jaka towa-
rzyszy asymilacji. Stany Zjednoczone po porażce polityki asymilacji (melting 
pot) wybrały model koegzystencji różnych grup etnicznych z  ich kulturami 
(salad bowl) w ramach dominującej kultury anglosaskiej4.

Wielokulturowość w  Europie wiąże się z  napływem dużej liczby imi-
grantów należących do innego kręgu kulturowego. Zjawisko to jest związane 
z imperialną przeszłością niektórych krajów europejskich (Wielkiej Brytanii, 
Francji, Belgii, Holandii, Hiszpanii). Mieszkańcy kolonii zaczęli napływać 
do metropolii i stali się częścią tych społeczeństw. W latach siedemdziesią-
tych XX wieku najbardziej rozwinięte kraje europejskie zapraszały do siebie 

2 M. Moulin-Stożek, Selektywna tolerancja? Kanadyjski Sąd Najwyższy o wolności religijnej 
i edukacji w pluralistycznym państwie świeckim, Warszawa 2019; s. 1–17; J. T. Hryniewicz, Poli-
tyka wielokulturowości. Zjawiska towarzyszące i przesłanki niepowodzenia, [w:] Polityka wielokul-
turowości a migracje, red. M. Bieńkowska, S. Sadowski, Białystok 2012, s. 12; tenże, Imigracja 
i wielokulturowość w warunkach dużego dystansu kulturowego, „Studia Regionalne i Lokalne” 3 
(2011), s. 5.

3 A. Śliz, M. Szczepański, Wielokulturowość: idea, teoria, polityka, dz. cyt. s. 190–202.
4 J. T. Hryniewicz, Polityka wielokulturowości, dz. cyt., s. 12.



220 Wiesław Łużyński

pracowników z  Turcji i  Afryki Północnej. Trzecia fala imigrantów napły-
wa do Europy na skutek polityki realizowanej przez Unię Europejską. Unia, 
prowadząc politykę otwartych drzwi, zmierza do stworzenia w  Europie 
społeczeństw multikulturowych. Coraz większa liczba muzułmańskich imi-
grantów w  krajach europejskich doprowadziła do  tego, że  islam wkroczył 
do kultury Zachodu5. Według raportu opublikowanego przez Pew Research 
Center w roku 2016 populacja muzułmanów w krajach UE przekroczyła 25 
mln osób. Jeśli Europa dalej będzie przyjmowała uchodźców, a napływ bę-
dzie równy ostatniej rekordowej fali, to liczba muzułmanów może wzrosnąć 
w 2050 roku nawet do 75,6 mln osób. Największy odsetek imigrantów z kra-
jów muzułmańskich, posiadających obywatelstwo unijne, zamieszkuje Niem-
cy, Hiszpanię, Wielką Brytanię, Włochy i Francję6.

Regulacja prawna

Do kwestii mniejszości etnicznych, religijnych i  kulturowych odnosi się 
Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i Politycznych. W punkcie 27 
sprecyzowano, że „w  państwach, w  których  istnieją mniejszości etniczne, 
religijne lub językowe, osoby należące do tych mniejszości nie mogą być po-
zbawione prawa do własnego życia kulturalnego, wyznawania i praktykowa-
nia własnej religii oraz posługiwania się własnym językiem wraz z  innymi 
członkami danej grupy”7. Regulacja ta utrzymana jest w  duchu szacunku 
dla praw człowieka i praw mniejszości etnicznych. Zobowiązuje państwa do 
szanowania tożsamości kulturowej wszystkich grup etnicznych znajdujących 
się na ich terenie.

W regulacjach na poziomie europejskim chronione są mniejszości etnicz-
ne z  ich kulturami. Karta Praw Podstawowych Unii Europejskiej w art. 21 
ustanawia, że zakazana jest wszelka dyskryminacja m.in. ze względu na płeć, 

5 Tamże, s. 12–13.
6 Zob. A. Mazurczyk, Liczba muzułmanów w Europie znacznie wzrośnie. Ale tylko w niektórych 

krajach,  https://www.polityka.pl/tygodnikpolityka/swiat/1729616,1,liczba-muzulmanow-w-
europie-znacznie-wzrosnie-ale-tylko-w-niektorych-krajach.read, dostęp z: 03.09.2024.

7 Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i  Politycznych, Dz. U. z  1977 r. Nr 38, 
poz. 167, https://isap.sejm.gov.pl/isap.nsf/download.xsp/WDU19770380167/T/D19770167L.
pdf,  dostęp  z: 03.09.2024.

https://www.polityka.pl/tygodnikpolityka/swiat/1729616,1,liczba-muzulmanow-w-europie-znacznie-wzrosnie-ale-tylko-w-niektorych-krajach.read
https://www.polityka.pl/tygodnikpolityka/swiat/1729616,1,liczba-muzulmanow-w-europie-znacznie-wzrosnie-ale-tylko-w-niektorych-krajach.read
https://isap.sejm.gov.pl/isap.nsf/download.xsp/WDU19770380167/T/D19770167L.pdf
https://isap.sejm.gov.pl/isap.nsf/download.xsp/WDU19770380167/T/D19770167L.pdf


221Wielokulturowość

rasę, kolor skóry, pochodzenie etniczne lub społeczne, cechy genetyczne, 
język, przynależność do mniejszości narodowej8. Europejska Komisja Prze-
ciwko Rasizmowi i Nietolerancji wydała 16 marca 2000 roku rekomendację 
nr 5 w sprawie zwalczania nietolerancji i dyskryminacji wobec muzułmanów, 
w  której  zaleca się eliminowanie „jakichkolwiek przejawów dyskryminacji 
na gruncie religijnym w dostępie do edukacji; przyjęcie środków, jeśli to ko-
nieczne także o charakterze legislacyjnym, w celu zwalczania dyskryminacji 
religijnej w dostępie do zatrudnienia oraz w miejscu pracy”9. Komisja wyda-
ła w 2008 roku Białą Księgę dialogu interkulturowego, w której zobowiązu-
je państwa do wprowadzania prawa zakazującego islamofobii, nawoływania 
do  nienawiści i  przemocy10. Europejski komisarz praw człowieka Nils Mu-
ižnieks stwierdził: „nadszedł już czas uznania, iż muzułmanie stanowią inte-
gralną część społeczeństw europejskich i że mają prawo do równości i god-
ności. Uprzedzenia, dyskryminacja i przemoc wobec nich jedynie utrudniają 
integrację. Istnieje obecnie potrzeba, aby usunąć stare i nowe formy rasizmu 
i  nietolerancji”11. Ówczesna kanclerz Niemiec Angela Merkel w  2011 roku 
podczas obchodów zawarcia umowy o naborze pracowników między Niem-
cami a Turcją stwierdziła: „dzięki nim nasze życie stało się bogatsze, bo jest 
bardziej różnorodne”12. Unia Europejska zakazuje zatem wszelkich form dys-
kryminacji, także ze względu na pochodzenie etniczne i  przynależność do 
mniejszości narodowej.

Imigrant przybywa do  Europy wraz ze  swoją kulturą. Wnosi w  nowe 
środowisko swoje zwyczaje, charakterystyczny styl zachowania i komuniko-
wania się z innymi, styl pracy, świętowania, model rodziny, a także relacji 
społecznych. Poważnym problemem w przypadku imigrantów muzułmań-
skich jest duży dystans kulturowy między miejscem pochodzenia a nowym 

8 Karta Praw Podstawowych Unii Europejskiej z dnia 7 grudnia 2000 r., Dz. Urz. UE 
2016, C 202.

9 Europejska Komisja przeciwko Rasizmowi i Nietolerancji, Zalecenie nr 5 dotyczące 
ogólnej polityki ECRI: w sprawie zwalczania nietolerancji i dyskryminacji wobec muzułma-
nów, przyjęte 16 marca 2000 r., https://www.gov.pl/attachment/afaaf328-4a76-4de9-9256-
49bcf31e8914, dostęp z: 09.03.2022.

10 M. Frańczuk, Koncepcja regulacji sharia zones w wybranych krajach Unii Europejskiej, 
„Zeszyty Naukowe UEK” 7 (2014), s. 121.

11 Tamże, s. 111–124.
12 K. Wojciechowska, Muzułmanie w Niemczech – problemy z asymilację cywilizacyjną, [w:] 

Polityka wielokulturowości a migracje, dz. cyt., s. 149.

https://www.gov.pl/attachment/afaaf328-4a76-4de9-9256-49bcf31e8914
https://www.gov.pl/attachment/afaaf328-4a76-4de9-9256-49bcf31e8914


222 Wiesław Łużyński

europejskim środowiskiem. Imigranci funkcjonują równocześnie w  dwóch 
systemach społecznych, kulturowych i  prawnych. Zostali ukształtowani 
przez kulturę krajów rodzimych i wnoszą ją do nowej przestrzeni społecznej 
i kulturowej w Europie. Żyjąc w państwach europejskich, kierują się prawem 
szariatu13. Termin „szaria” oznacza drogę. Jest to prawo obejmujące całość ży-
cia muzułmanina. Nie ma tu rozdziału religii i polityki. Wszelkie dziedziny 
życia mają sankcję religijną. Szariat jest prawem nierówności: między wier-
nymi a  niewiernymi, wolnymi a  niewolnikami, mężczyznami a  kobietami. 
Zatem trudno je  pogodzić z  zasadami życia społecznego obowiązującymi 
w Europie. Prawo to w wielu obszarach kłóci się z tymi zasadami (np. w kwe-
stii monogamicznych małżeństw, równości mężczyzny i kobiety oraz każdego 
człowieka niezależnie od wyznawanej przezeń religii, autonomii religii i poli-
tyki), a w konsekwencji z demokracją i prawami człowieka. W wielu krajach 
europejskich powstaje w ten sposób równoległy, muzułmański system kultu-
rowy, społeczny, a przede wszystkim prawny14.

Na terenie Wielkiej Brytanii działa co najmniej 85 muzułmańskich rad 
i  trybunałów arbitrażowych. Środowiska muzułmańskie domagają się, by 
ich wyroki miały tę samą moc prawną, co prawo państwowe. Problemem 
jest rozbieżność między prawem szariatu, którym kierują się imigranci, 
a  prawem krajów europejskich. W  Wielkiej Brytanii, Holandii, Republice 
Federalnej Niemiec stosowane są więc podwójne standardy. Sądy tych kra-
jów w odniesieniu do wymienionych kwestii legitymizują stosowanie prawa 
szariatu15.

Istotne znaczenie w  zakresie ewentualnego stosowania prawa szariatu 
w  państwach członkowskich Unii Europejskiej ma Rozporządzenie Rady 
(UE) nr 1259/2010 z dnia 20 grudnia 2010 roku w kwestii prawa właściwego 
dla rozwodu i separacji. Na podstawie art. 8 rozporządzenia jest możliwe, że 
prawem właściwym dla przeprowadzenia rozwodu w państwach członkow-
skich Unii Europejskiej będzie prawo rozwodowe kraju, z którego pochodzi 

13 K. Wojciechowska, Adaptacja tradycji kultur muzułmańskich w krajach Unii Europejskiej, 
„Pogranicze. Studia Społeczne” 23 (2014), s. 145–146.

14 K. Sadowa, Oddziaływanie szariatu na orzecznictwo europejskie i europejski porządek praw-
ny na przykładzie Niemiec i Wielkiej Brytanii – zarys problematyki, [w:] M. Sadowski, Z badań 
nad prawem i administracją, Wrocław 2014, s. 126–127.

15 Tamże, s. 135–138.



223Wielokulturowość

imigrant16. Natomiast rozporządzenie Parlamentu Europejskiego i Rady (UE) 
nr 650/2012 z dnia 4 lipca 2012 roku dotyczy dziedziczenia. Rozporządzenie 
przyznaje każdemu możliwość wyboru prawa państwa, zgodnie z  którym 
rozstrzygane będą sprawy spadku po nim (art. 23)17. Możliwa jest więc sytu-
acja, że obywatel państwa muzułmańskiego, który przyjechał do kraju euro-
pejskiego, wybiera swoje prawo ojczyste jako właściwe w kwestii określenia 
beneficjentów, ich udziałów, obowiązków nałożonych na nich przez zmarłe-
go. Zatem sądy krajów europejskich rozstrzygające te kwestie będą zmuszo-
ne orzekać na podstawie prawa spadkowego obowiązującego w kraju o innej 
kulturze prawnej.

W  sprawach rozwodowych oraz  spadkowych prawo unijne dopuszcza 
stosowanie prawa państw trzecich w państwach członkowskich Unii Euro-
pejskiej. Artykuł 4 rozporządzenia z 2010 roku postanawia, iż „prawo wyzna-
czone na mocy niniejszego rozporządzenia ma zastosowanie także wówczas, 
gdy nie jest to prawo uczestniczącego państwa członkowskiego”. Natomiast 
w art. 20 rozporządzenia z 2012 roku wskazano, że „prawo wskazane przez ni-
niejsze rozporządzenie stosuje się niezależnie od tego, czy  jest ono prawem 
państwa członkowskiego”. Przywołane rozporządzenia dopuszczają istnienie 
podwójnego porządku prawnego. Z  jednej strony obowiązuje prawo stano-
wione przez państwa członkowskie Unii Europejskiej. Z  drugiej natomiast 
prawo, którym kierują się imigranci18.

16 Rozporządzenie Rady UE nr 1259/2010 z dnia 20 grudnia 2010 r. w  sprawie wpro-
wadzenia w  życie wzmocnionej współpracy w  dziedzinie prawa właściwego dla rozwodu 
i  separacji prawnej,  https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELE-
X:32010R1259&from=PL, dostęp z: 09.03.2022.

17 Rozporządzenie Parlamentu Europejskiego i Rady (UE) nr 650/2012 z dnia 4 lipca 2012 r.  
w sprawie jurysdykcji, prawa właściwego, uznawania i wykonywania orzeczeń, przyjmo-
wania i wykonywania dokumentów urzędowych dotyczących dziedziczenia oraz w sprawie 
ustanowienia europejskiego poświadczenia spadkowego, Dz. Urz. UE L 201, 27 lipca 2012, 
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:32012R0650,  dostęp  z: 
09.03.2022

18 Tamże, s. 39–41.

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:32010R1259&from=PL
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:32010R1259&from=PL
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:32012R0650


224 Wiesław Łużyński

Aspekty praktyczne – kształtowanie się 
równoległego systemu społecznego i prawnego

Traktat ustanawiający Unię Europejską w art. 2 proklamuje równość męż-
czyzn i kobiet. W art. 13 wskazuje się na konieczność zwalczania wszelkich 
form dyskryminacji m.in. ze względu na płeć, rasę lub pochodzenie etniczne, 
religię lub światopogląd. Natomiast w art. 6 Traktatu o Funkcjonowaniu Unii 
Europejskiej stwierdza się, że Unia ma kompetencje do prowadzenia działań 
mających na celu wspieranie, koordynowanie lub uzupełnianie działań Państw 
Członkowskich m.in. w zakresie ochrony i poprawy zdrowia ludzkiego. Zatem 
Unia proklamuje zasadę równości płci oraz wspierania państw członkowskich 
w  promocji zdrowia. Ważnym zadaniem jest również zwalczanie różnych 
form dyskryminacji. Jednak prawo, którym kierują się imigranci, nie współ-
gra z celami, które wyznacza sobie Unia.

Szariat dopuszcza małżeństwa poligamiczne. Muzułmanin może mieć na-
wet cztery żony. Wielożeństwo jest w krajach europejskich zakazane. Wielu 
muzułmanów, przybywając do Europy, sprowadzało później swoje drugie 
i trzecie żony19. Kolejna małżonka w świetle prawa europejskiego nie może być 
jednak uznana za prawowitą żonę. We Francji, gdzie poligamia jest zabronio-
na, w 1980 roku Sąd Najwyższy, kierując się zasadą, że należy respektować od-
mienny kulturowo status cudzoziemców, zezwolił na łączenie rodzin poliga-
micznych. W efekcie z Afryki przybyły tysiące drugich i trzecich żon20. W An-
glii w roku 2008 zwierzchnik Kościoła anglikańskiego zasugerował akceptację 
szariatu, kilka miesięcy później najwyższy rangą sędzia brytyjski zasugerował, 
że w niektórych sytuacjach szariat powinien być stosowany, np. w sprawach 
rodzinnych i  w  rozstrzyganiu sporów między muzułmanami. Niski jest 
również wiek kobiet dopuszczalny do  zawarcia małżeństwa. W  zależności 
od szkoły i tradycji wynosi on od 9 do 15 lat. Przez dorosłych aranżowane są 
małżeństwa dzieci. Łagodzone są kary za przestępstwa przemocy w rodzi-
nie. Zgodnie z prawem religijnym mąż ma prawo wymierzyć karę chłosty 
nieposłusznej żonie. Jako element łagodzący uwzględnia się muzułmańskie 
rozumienie moralności w przestępstwach motywowanych kulturowo21.

19 K. Wojciechowska, Adaptacja tradycji, dz. cyt., s. 147.
20 J. T., Hryniewicz, Imigracja i wielokulturowość, dz. cyt., s. 8.
21 K. Krzysztofek, dz. cyt., s. 24.



225Wielokulturowość

Przykładem nierówności jest kwestia rozwodu, który w islamie nie ma 
charakteru formalnego i pomija drogę sądową. Mężczyzna ma prawo uzy-
skać rozwód (talaq) na podstawie trzykrotnego, a czasem jednokrotnego wy-
powiedzenia formuły: „rozwodzę się z tobą/odrzucam cię”. W Arabii Saudyj-
skiej uznano rozwód, w którym formuła ta została przesłana za pomocą sms. 
Natomiast kobieta może uzyskać rozwód jedynie za zgodą męża, wypłacając 
mu odszkodowanie będące równowartością jej posagu (mahru). Jest możliwe, 
że w sprawach rozwodowych strony sporu jako prawo właściwe dla rozstrzy-
gnięcia ich sprawy wskażą prawo rozwodowe kraju swego pochodzenia22.

Urodzona w RFN Marokanka zwróciła się do sądu, by ten przyspieszył 
procedury rozwodowe oraz zakazał jej mężowi Marokańczykowi, który sto-
sował wobec niej przemoc, zbliżać się do niej na odległość mniejszą niż 50 
metrów. Sędzia we Frankfurcie odrzuciła jej prośbę, odwołując się do prawa 
szariatu, pozwalającego na stosowanie wobec nieposłusznej żony prawa chło-
sty (wers 34 czwartej sury Koranu). Tymczasem nawet prawo marokańskie 
zabrania bicia żon. Zatem sąd niemiecki wydał wyrok, pouczając muzułma-
nów, jak mają interpretować i stosować swoje prawo religijne23.

Nierówność pomiędzy mężczyzną a  kobietą istnieje również w  kwe-
stii opieki nad dziećmi. W przypadku chłopców kobiecie przysługuje ona 
do  osiągnięcia przez  nich 7 lub 9 roku życia. W  przypadku dziewczynek 
do czasu osiągnięcia przez nie dojrzałości. Jeśli jednak kobieta rozwiedzie się 
z ojcem dzieci i wejdzie w nowy związek małżeński traci prawo do opieki 
nad nimi.

Również prawo dziedziczenia stawia kobietę w gorszej sytuacji. Mężczy-
zna dziedziczy ½ majątku, natomiast kobieta ¼. Islam uznaje bowiem kobietę 
za istotę słabą, która potrzebuje pomocy z jego strony. Na mężczyźnie ciąży 
obowiązek utrzymania kobiety. Ta natomiast nie musi zdobywać środków 
na swoje utrzymanie ani nikogo nie musi utrzymywać. Otrzymane w spad-
ku środki pozostają do wyłącznej dyspozycji kobiety. Natomiast mężczyzna 
potrzebuje środków na utrzymanie kobiet, dlatego dziedziczy więcej24.

We Francji w środowiskach islamskich praktykowana jest klitoridekto-
mia – kobiece obrzezanie (FGM – Female Genital Mutilation), która w świetle 

22 K. Sadowa, dz. cyt., s. 128–129.
23 J. T. Hryniewicz, Polityka wielokulturowości, dz. cyt., s. 16; tenże, Imigracja i wielokultu-

rowość, dz. cyt., s. 8–9. 
24 K. Krzysztofek, dz. cyt., s. 33; K. Sadowa, dz. cyt., s. 129–130.



226 Wiesław Łużyński

prawa francuskiego jest bezprawnym okaleczaniem. Dokonuje się poza gabi-
netem lekarskim, bez sterylnych narzędzi. Znaczna część kobiet poddawa-
nych temu rytuałowi to obywatelki Francji, które chroni francuskie prawo. 
Praktyka ta jest sprzeczna z celami, jakie wyznacza sobie Unia Europejska 
w zakresie ochrony i promocji zdrowia25.

Radykalni islamscy przywódcy domagają się utworzenia obszarów miej-
skich ze  strefami regulowanymi przez  prawo szariatu (tzw. sharia zones). 
Uznanie autonomii takich sfer oznaczałoby wyjęcie ich spod prawa Unii 
Europejskiej i poszczególnych krajów, na terenie których by się znajdowały. 
Nie służy to jednak integracji społecznej. Środowiska muzułmańskie, two-
rząc takie strefy, zamykają się w sobie. Również Europejczycy nie są w stanie 
integrować się z nimi. Nie sprzyja to budowaniu wspólnego społeczeństwa 
demokratycznego opartego na zasadach dialogu i tolerancji26.

Minister odpowiedzialna w  Norwegii za  integrację imigrantów stwier-
dziła, że  równość praw mężczyzn i  kobiet obowiązująca w  tym kraju jest 
sprzeczna z  aranżowaniem małżeństw dzieci przez muzułmanów. Skan-
dynawki w klasach o przewadze dzieci z  rodzin muzułmańskich przestają 
nosić spódniczki, a  zaczynają ubierać tradycyjne chusty islamskie. Innym 
problemem jest przygotowanie właściwych potraw w  placówkach wycho-
wawczych. W duńskich szkołach wycofano ze szkolnego jadłospisu mięso na 
skutek protestów rodzin muzułmańskich. Duńskim rodzinom nie spodobała 
się ta decyzja, ponieważ wieprzowina stanowi w tym kraju podstawę diety. 
W duńskich szkołach gastronomicznych wszyscy uczniowie bez wyjątku są 
zobowiązani próbować mięso wieprzowe oraz alkohole. Szkół tych nie mogą 
więc ukończyć konserwatywni muzułmanie27.

Kolejnym problemem jest rytualny ubój zwierząt. Muzułmanie nie jedzą 
wieprzowiny oraz mięsa osła lub muła. Zwierzę musi być hodowane w spo-
sób naturalny i zabite na sposób halal. Musi być zabite przez muzułmanina. 
W trakcie uboju wypowiadane są po arabsku słowa: „W imię Boga, Bóg jest 
największy”. Rytualny ubój zakłada przecięcie tchawicy oraz głównej tętni-
cy, by zwierzę się wykrwawiło. Prawo państw europejskich zabrania takiego 
uboju. Społeczności muzułmańskie rozwiązują tę kwestię, zakładając ubojnie 

25 K. Wojciechowska, Adaptacja tradycji, dz. cyt., s. 147; J. T. Hryniewicz, Imigracja i wie-
lokulturowość, dz. cyt., s. 7.

26 M. Frańczuk, dz. cyt., s. 114.
27 J. T. Hryniewicz, Polityka wielokulturowości, dz. cyt., s. 21.



227Wielokulturowość

w domach prywatnych. Jednak w Niemczech i Wielkiej Brytanii nie wolno 
zabijać zwierząt poza miejscami do tego przeznaczonymi. Zaproponowa-
no więc ubój tradycyjny w państwowych zakładach mięsnych. Muzułmanie 
nie godzili się na to, ponieważ zwierzę musi być zabite przez muzułmanina 
i nie może mieć styczności z mięsem nieczystym, np. z wieprzowiną. Nie-
które państwa zaproponowały więc  tworzenie specjalnych ubojni, w  któ-
rych dokonywałby się rytualny ubój. To jednak spowodowało protesty orga-
nizacji broniących praw zwierząt. W konsekwencji muzułmanie zaopatrują 
się w mięso z nielegalnego uboju lub sprowadzane z innych krajów28.

Karanie zachowań dyktowanych przez prawo muzułmańskie, a sprzecz-
nych ze standardami europejskimi oznaczałoby, że są one gorsze od prak-
tyk kultywowanych w krajach europejskich opartych na prawach człowie-
ka, równouprawnieniu kobiet i  mężczyzn, monogamicznym małżeństwie. 
To natomiast jest sprzeczne z polityką wielokulturowości, uznającą równość 
wszystkich kultur29.

Szariat nakazuje karanie czynów, które w  kulturze prawnej Zachodu 
nie  są  karane: spożywania niektórych potraw lub napojów (alkoholu), cu-
dzołóstwa. W roku 2007 toczył się w Paryżu proces przeciwko redaktorowi 
naczelnemu pisma satyrycznego, które opublikowało karykatury Mahometa. 
W art. 9 Konwencji o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności 
deklaruje się gwarancje wolności sumienia i wyznania. Natomiast w art. 10 
zapisano wolność wyrażania opinii. W świetle pierwszej zasady ludzie mają 
prawo do  właściwego praktykowania swojej religii. W  islamie istnieje za-
kaz tworzenia wizerunków Mahometa, a tym bardziej jego karykatur. Pu-
blikacja jest zatem obraźliwa dla kultury islamu. Natomiast w świetle art. 
10 można wyrażać opinie nawet sprzeczne z określoną religią. Istnieje więc 
konflikt między wolnością religijną a możliwością wyrażania opinii. O od-
daleniu pozwu przesądził prymat wolności słowa jako jednej z fundamen-
talnych wartości społeczeństwa demokratycznego i wyższość obywatelstwa 
nad przynależnością religijną. Zatem konsekwentna polityka wielokulturo-
wości prowadzona przez  państwa europejskie może prowadzić do  proble-
mów w interpretacji praw człowieka30.

28 K. Wojciechowska, Muzułmanie w Niemczech, dz. cyt., s. 153; taż, Adaptacja tradycji, dz. 
cyt., s. 148.

29 J. T. Hryniewicz, Polityka wielokulturowości, dz. cyt., s. 14.
30 J. T., Hryniewicz, Imigracja i wielokulturowość, dz. cyt., s. 7–8.



228 Wiesław Łużyński

Napływ do Europy dużej liczby imigrantów z krajów należących do in-
nego kręgu kulturowego prowadzi do powstania znacznego dystansu kultu-
rowego. Oznacza on odmienność wartości, norm, wzorów zachowań decy-
dujących o  sposobie postrzegania świata, przeżywania relacji międzyludz-
kich, kształcie prawa, rodziny i  innych instytucji społecznych. Imigranci 
kierują się prawem szariatu. Natomiast standardy europejskie wywodzą się 
z chrześcijaństwa. Różnice dotyczą przede wszystkim prawa rodzinnego, 
spadkowego, pojmowania miejsca kobiet w społeczeństwie i rodzinie, kwe-
stii rozwodów, spadkobrania, relacji między polityką a religią. Imigranci 
kierują się odmiennymi od europejskich wzorami kulturowymi. Prowadzi 
to do dylematów związanych z polityką wielokulturowości31.

Stosowanie polityki wielokulturowości prowadzi do dualizmu prawnego, 
społecznego i kulturowego. W ramach jednego państwa stosuje się względem 
obywateli różne systemy prawne. Obyczaje wyrastające z odmiennej kultury 
dominują nad  prawami człowieka i  prawem sądów państw Unii Europej-
skiej. W  konsekwencji wielokulturowość może prowadzić do  wypaczenia 
instytucji demokratycznych32.

Ustalaniu polityki wielokulturowości towarzyszyło przekonanie, że imi-
granci będą porównywać europejski dobrobyt i  wolność z  sytuacją w  ich 
krajach pochodzenia. Porównanie to  miało zaowocować zadowoleniem, 
uznaniem wartości Europy, nowej ojczyzny i  identyfikacją z  instytucjami 
tworzącymi porządek społeczny, którego brakowało w krajach ich pocho-
dzenia. Imigranci mieli stać się Europejczykami, których od rodowitych 
mieszkańców Europy miało różnić jedynie miejsce pochodzenia. Przybysze 
mieli przyjąć europejską tożsamość. Tak się jednak nie stało. Zderzenie imi-
grantów z kulturą i instytucjami Zachodu zaowocowało kryzysem tożsamo-
ści, wrogością, izolacją we  własnych zamkniętych środowiskach, kierowa-
niem się prawem szariatu, który łączy i reguluje całe życie człowieka. Poli-
tyka wielokulturowości nie prowadzi do zmniejszenia dystansu kulturowego 
i  większej integracji społecznej. Imigranci wybierają dobrowolną izolację 
społeczną, czego wyrazem są sharia zones33.

Warto zwrócić uwagę, że ważne wartości świata zachodniego, jak demo-
kracja i prawa człowieka oraz autonomia polityki i religii, ukształtowały się 

31 Tamże, s. 13; K. Krzysztofek, dz. cyt., s. 23.
32 Tamże, s. 39–41; J. T. Hryniewicz, Polityka wielokulturowości, dz. cyt., s. 16.
33 Tamże, s. 17; tenże, Imigracja i wielokulturowość, dz. cyt., s. 9–11. 



229Wielokulturowość

w Europie w warunkach monokulturowych34. Chrześcijaństwo, obok tradycji 
prawa rzymskiego, greckiej filozofii oraz tradycji oświeceniowej, stanowi ich 
aksjologiczny fundament. Zatem zarówno poszczególne państwa, jak i cała 
Unia Europejska nie mogą zakładać kulturowej neutralności swoich aksjolo-
gicznych podstaw. Konsekwentnie prowadzona polityka wielokulturowości 
prowadzi do nieuchronnego konfliktu między wartościami i  instytucjami 
świata zachodniego wyrosłymi z chrześcijaństwa a kulturą imigrantów. 

Bibliografia

O p r a c o w a n i a

Rozporządzenie Parlamentu Europejskiego i Rady (UE) nr 650/2012 z dnia 4 lip-
ca 2012 r. w sprawie jurysdykcji, prawa właściwego, uznawania i wykonywania 
orzeczeń, przyjmowania i wykonywania dokumentów urzędowych dotyczących 
dziedziczenia oraz w sprawie ustanowienia europejskiego poświadczenia spad-
kowego, Dz. Urz. UE L 201, 27 lipca 2012, https://eur-lex.europa.eu/legal-con-
tent/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:32012R0650, dostęp z: 09.03.2022

Bieńkowska M., Sadowski A. (red.), Polityka wielokulturowości a migracje, Białystok 
2012.

Domagalska S., Wielokulturowość w  dobie „Ponowoczesności”, „Zeszyty Naukowe 
WSOWL” 2 (2012), s. 182–192.

Głowiak K., Wielokulturowość w Europie i stanowisko Kościoła katolickiego wobec migra-
cji, „Historia i Polityka” 33 (2020), s. 81–96.

Frańczuk M., Koncepcja regulacji sharia zones w wybranych krajach Unii Europejskiej, 
„Zeszyty Naukowe UEK” 7 (2014), s. 111–124.

Hryniewicz J. T., Imigracja i wielokulturowość w warunkach dużego dystansu kulturowe-
go, „Studia Regionalne i Lokalne” 3 (2011), s. 5–25.

Hryniewicz J. T., Polityka wielokulturowości. Zjawiska towarzyszące i przesłanki niepowo-
dzenia, [w:] Polityka wielokulturowości a migracje, red. M. Bieńkowska, A. Sadow-
ski, Białystok 2012, s. 11–34.

Krysztofek K., Dopuszczalność stosowania prawa szariatu w zakresie spraw rozwodo-
wych i spadkowych w prawodawstwie Unii Europejskiej, „Studia z Prawa Wy-
znaniowego” 19 (2016), s. 23–43.

Moulin-Stożek M., Selektywna tolerancja? Kanadyjski Sąd Najwyższy o wolności religij-
nej i edukacji w pluralistycznym państwie świeckim, Warszawa 2019.

34 P. Stawiński, Religia w społeczeństwie wielokulturowym. Wybrane aspekty, „Annales Uni-
versitatis Paedagogicae Cracoviensis. Srudia Sociologica” 7 (2015), nr 2, s. 79. 



230 Wiesław Łużyński

Sadowa K., Oddziaływanie szariatu na  orzecznictwo europejskie i  europejski porządek 
prawny na przykładzie Niemiec i Wielkiej Brytanii – zarys problematyki, [w:] M. Sa-
dowski, Z badań nad prawem i administracją, Wrocław 2014, s. 125–142.

Stawiński P., Religia w społeczeństwie wielokulturowym. Wybrane aspekty, „Annales Uni-
versitatis Paedagogicae Cracoviensis. Studia Sociologica” 7 (2015), nr 2, s. 77–88.

Śliz A., Szczepański M., Wielokulturowość i jej socjologiczny sens. Festival Caravan czy 
wielokulturowe Street Party?, „Studia Socjologiczne” 203 (2011), nr 4, s. 7–25.

Śliz A., Szczepański M., Wielokulturowość współczesna: terminy, idee, teorie i aktorzy, 
„Górnośląskie Studia Socjologiczne. Seria Nowa” 6 (2015), s. 13–27.

Śliz A., Szczepański M., Wielokulturowość: idea, teoria, polityka, „Kultura i Społeczeń-
stwo” 2 (2020), s. 175–206.

Wojciechowska K., Muzułmanie w Niemczech – problemy z asymilację cywilizacyjną, [w:] 
Polityka wielokulturowości a migracje, red. M. Bieńkowska, A. Sadowski, Białystok 
2012, s. 147–156.

Wojciechowska K., Adaptacja tradycji kultur muzułmańskich w krajach Unii Europejskiej, 
„Pogranicze. Studia Społeczne” 23 (2014), s. 145–154.

N e t o g r a f i a

Dz. Urz. UE L 201, 27 lipca 2012, https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/
PDF/?uri=OJ:L:2012:201:FULL&from=RO, dostęp z: 09.03.2022.

Europejska Komisja przeciwko Rasizmowi i Nietolerancji, Zalecenie nr 5 dotyczące 
ogólnej polityki ECRI: w sprawie zwalczania nietolerancji i dyskryminacji wo-
bec muzułmanów, przyjęte 16 marca 2000 r., https://www.gov.pl/web/dyploma-
cja/ecri, dostęp z: 09.03.2022.

Karta Praw Podstawowych Unii Europejskiej z dnia 7 grudnia 2000 r., Dz. Urz. UE 
2016, C 202, https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELE-
X:12016P/TXT&from=ES, dostęp z: 03.09.2024.

Kern S., Niemcy poddają się prawu szariatu, https://pl.gatestoneinstitute.org/9514/
niemcy-poddaja-sie-prawu-szariatu, dostęp z: 09.03.2022.

Konwencja o ochronie praw człowieka i podstawowych wolności z dnia 4 listopada 
1950 r., Dz. U. z 1993 r. Nr 61 poz. 284 ze zm., https://isap.sejm.gov.pl/isap.nsf/
download.xsp/WDU19930610284/T/D19930284L.pdf, dostęp z: 09.03.2022.

Mazurczyk A., Liczba muzułmanów w Europie znacznie wzrośnie. Ale tylko w niektórych 
krajach,  https://www.polityka.pl/tygodnikpolityka/swiat/1729616,1,liczba-mu-
zulmanow-w-europie-znacznie-wzrosnie-ale-tylko-w-niektorych-krajach.read, 
dostęp z: 09.03.2022.

Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i Politycznych otwarty do podpisu w No-
wym Jorku dnia 19 grudnia 1966 r., Dz. U. z 1977 r. Nr 38, poz. 167, https://isap.
sejm.gov.pl/isap.nsf/download.xsp/WDU19770380167/T/D19770167L.pdf,  dostęp 
z: 03.09.2024.

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=OJ:L:2012:201:FULL&from=RO
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=OJ:L:2012:201:FULL&from=RO
https://www.gov.pl/web/dyplomacja/ecri
https://www.gov.pl/web/dyplomacja/ecri
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:12016P/TXT
&from=ES
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:12016P/TXT
&from=ES
https://pl.gatestoneinstitute.org/9514/niemcy-poddaja-sie-prawu-szariatu
https://pl.gatestoneinstitute.org/9514/niemcy-poddaja-sie-prawu-szariatu
https://isap.sejm.gov.pl/isap.nsf/download.xsp/WDU19930610284/T/D19930284L.pdf
https://isap.sejm.gov.pl/isap.nsf/download.xsp/WDU19930610284/T/D19930284L.pdf
https://www.polityka.pl/tygodnikpolityka/swiat/1729616,1,liczba-muzulmanow-w-europie-znacznie-wzrosnie-ale-tylko-w-niektorych-krajach.read
https://www.polityka.pl/tygodnikpolityka/swiat/1729616,1,liczba-muzulmanow-w-europie-znacznie-wzrosnie-ale-tylko-w-niektorych-krajach.read
https://isap.sejm.gov.pl/isap.nsf/download.xsp/WDU19770380167/T/D19770167L.pdf
https://isap.sejm.gov.pl/isap.nsf/download.xsp/WDU19770380167/T/D19770167L.pdf


231Wielokulturowość

Rozporządzenie Rady UE nr 1259/2010 z dnia 20 grudnia 2010 r. w sprawie wpro-
wadzenia w życie wzmocnionej współpracy w dziedzinie prawa właściwego dla 
rozwodu i  separacji prawnej, https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/
PDF/?uri=CELEX:32010R1259&from=PL, dostęp z: 09.03.2022.

Wersja skonsolidowana Traktatu ustanawiającego Wspólnotę Europejską, Dz.Urz. 
UE 2006 C 321E, http://oide.sejm.gov.pl/oide/index.php?option=com_conten-
t&view=article&id=14436&Itemid=436, dostęp z: 9.03.2022.

Widzyk A., Rocznica sprowadzenia Turków do Niemiec. Merkel i słodko i cierpko, https://
wydarzenia.interia.pl/swiat/news-rocznica-sprowadzenia-turkow-do-niemiec-
merkel-i-slodko-i-ci,nId,907841, dostęp z: 09.03.2022.

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:32010R1259&from=PL
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:32010R1259&from=PL
http://oide.sejm.gov.pl/oide/index.php?option=com_content&view=article&id=14436&Itemid=436
http://oide.sejm.gov.pl/oide/index.php?option=com_content&view=article&id=14436&Itemid=436
https://wydarzenia.interia.pl/swiat/news-rocznica-sprowadzenia-turkow-do-niemiec-merkel-i-slodko-i-ci,nId,907841
https://wydarzenia.interia.pl/swiat/news-rocznica-sprowadzenia-turkow-do-niemiec-merkel-i-slodko-i-ci,nId,907841
https://wydarzenia.interia.pl/swiat/news-rocznica-sprowadzenia-turkow-do-niemiec-merkel-i-slodko-i-ci,nId,907841


Tolerancja

Wprowadzenie

Termin tolerancja cechuje niezwykła złożoność semantyczna. Wynika to 
z  jednej strony ze związku człowieka jako wolnej jednostki z prawdą oraz 
ze społeczeństwem1. Z drugiej zaś ze skomplikowanej ewolucji historycznej 
tego pojęcia na płaszczyźnie filozoficznej, religijnej i politycznej. 

Obecnie powszechnie przyjmuje się, że we współczesnym, złożonym 
społeczeństwie, w  którym żyją obok siebie jednostki podzielające różne 
wartości, tolerancja jest najlepszą formułą gwarantującą prawidłowy roz-
wój debaty polityczno-społecznej. Jest tak szczególnie teraz, kiedy Europa 
doświadcza konsekwencji nie tylko rosnącej mobilności populacji o  róż-
nym pochodzeniu, lecz także skutków własnego rozłamu kulturowego. Jed-
nak na poziomie faktycznym zdarzają się sytuacje, które pokazują, że spo-
sób realizacji tolerancji nie jest sprawą pokojową. Co więcej, problem nasila 
się, gdy w grę wchodzą przekonania religijne. Wśród możliwych przyczyn 
tej sytuacji można wskazać na różnorodność współistniejących modeli to-

1 F. Ocáriz, Delimitación del concepto de tolerancia y su relación con el principio de libertad, 
„Scripta Theologica” 27 (1995), nr 3, s. 865.

Prof. María Alejandra VA N N E Y
Szkoła Główna Mikołaja Kopernika



234 María Alejandra Vanney

lerancji. W porównaniu z klasyczną koncepcją tolerancji, ściśle związaną 
z  kognitywizmem etycznym, istnieje dziś silna tendencja do interpreto-
wania tolerancji z perspektywy wyłącznie pragmatycznej. Zgodnie z tym 
podejściem nie można rozpoznać dobra ani zła wspólnego dla wszystkich, 
a wszystkie rozmaite poglądy świata są jednakowo ważne. W tym dyskursie 
czynnik religijny jest postrzegany zasadniczo jako przeszkoda dla pokoju 
społecznego, ponieważ wymaga od człowieka horyzontu obiektywności 
i ostatecznie prawdy. 

Wraz z  rozwojem teorii demokracji utrwaliła się idea tolerancji jako 
cnoty obywatelskiej, niosącej ze sobą pewne niejasności. Z  jednej strony 
chodzi o cnotę tolerancji obywatelskiej jako postawy, która w imię pokoju 
nie uwzględnia żadnego obiektywnego kryterium prawdy, popadając w re-
latywistyczny sceptycyzm. Z  drugiej zaś wręcz przeciwnie, tolerancja jest 
rozumiana również jako cnota, gdy kładzie się nacisk na zdolność dialogu 
między stronami różniącymi się koncepcją świata. Jednak by osiągnąć to po-
rozumienie, należy przestrzegać kilku zasad: rzeczowości, uczciwości, odpo-
wiedzialności, a szczególnie poszanowania innych oraz umiłowania prawdy.

Istota

Rozróżnić trzeba dwie koncepcje tolerancji: pierwszą – znajdującą ugrunto-
wanie w kognitywizmie etycznym, i drugą – znajdującą ugruntowanie w prag-
matyzmie. W myśl koncepcji kognitywistycznej tolerancja oznacza brak re-
presji w postaci przemocy fizycznej lub innego typu wobec opinii uważanych 
za fałszywe lub wobec zachowań uznanych za szkodliwe bądź bezprawne przez 
władzę cywilną czy osoby lub grupy posiadające moc zapobiegania danej opi-
nii czy też zachowaniom. Tak rozumiana tolerancja zakłada możliwość pozna-
nia i obowiązywanie ostatecznego systemu zasad lub norm, zgodnie z którymi 
pewne opinie lub zachowania są negatywnie oceniane, a jednocześnie ich tole-
rancja jest postrzegana jest jako moralnie odpowiednia lub niezbędna. W tym 
sensie tolerować (z łac. tolerare – znosić) oznacza pozwalać na coś, co uważane 
jest za sprzeczne z prawem, bez wyraźnej zgody. 

Zgodnie drugą koncepcją osoba lub władze cywilne są tolerancyjne wte-
dy, kiedy wstrzymują się od osądzania opinii lub zachowań sprzecznych 
z własnymi (koncepcja pragmatyczna). Tak rozumiana tolerancja jest nie-



235Tolerancja

zgodna z akceptacją wartości bezwzględnych, obiektywnych, ostatecznych2. 
Jej podstawą teoretyczną jest relatywizm, który w tym sensie staje się pier-
wotnym warunkiem istnienia jakiegokolwiek prawdziwie tolerancyjnego za-
chowania. Koncepcja taka jest nadal podtrzymywana przez szerokie obszary 
refleksji etyczno-politycznej, dla których taka wizja tolerancji (zrozumianej 
często jako etyczny pluralizm lub neutralność) stanowi warunek możliwości 
pokojowego, demokratycznego współistnienia.

W dyskursie pragmatycznego ujęcia tolerancji element religijny jest po-
strzegany zasadniczo jako przeszkoda dla pokoju społecznego, ponieważ wy-
maga od człowieka horyzontu obiektywności i ostatecznie prawdy. Z per-
spektywy kognitywistycznej pragmatyczne ujęcie tolerancji może prowadzić 
do pewnego rodzaju obojętności moralnej, opartej na założeniu, że ludzie nie 
mają możliwości dostępu do prawdy – że w społeczeństwie nie ma błędów 
ani zła z natury negatywnych, z którymi społeczeństwo i władza powinny 
walczyć.

Obecnie koncepcja pragmatyczna wydaje się dominująca. Autorzy tacy 
jak na przykład Hans Kelsen3, Charles Larmore4 i Bruce Ackerman5 postu-
lują obronę związku demokracji z  relatywizmem i  tolerancją. Zaprzeczają 
w ten sposób jedności rozumu praktycznego, tak aby koncepcje dobra za-
wsze były mnogie i kontrowersyjne, wbrew perspektywie kognitywistycznej, 
w myśl której można dojść do porozumienia o normach definiujących, co jest 
sprawiedliwe, a co nie jest. Perspektywa pragmatyczna w ramach moralności 
publicznej głosi pewien uniwersalizm, zaś w ramach etyki prywatnej mniej 
lub bardziej głęboki relatywizm.

Jak już wskazano, tolerancja w ujęciu kognitywistycznym proponuje po-
szukiwanie prawdy poprzez dialog oparty na przekonaniach. Model ten za-
kłada potrójny etyczny kognitywizm6:

a)	 opiera się na fakcie, że istnieją obiektywne rzeczywistości, które moż-
na uchwycić przez rozum. Z tego powodu przedmiotem tolerancji są 

2 Zob. M. C. Díaz de Terán Velasco, Derecho, religión y tolerancia: reflexiones sobre un debate 
siempre actual, „Prudentia Iuris” 79 (2015), s. 90.

3 Zob. H. Kelsen, Esencia y valor de la democracia, Barcelona 1977.
4 Ch. Larmore, Patterns of moral complexity, New Rochelle 1987; ten autor lekko niuanso-

wał swoją pozycję w Modernité et morale, Paris 1993.
5 B. A. Ackerman, Social Justice in the Liberal State, New Haven 1980.
6 M. C. Díaz de Terán Velasco, dz. cyt., s. 96.



236 María Alejandra Vanney

z konieczności niektóre błędne stwierdzenia lub zachowania: toleran-
cja prowadzi do przyzwolenia dla tego, co sensu stricto powinno być 
zabronione;

b)	 obiektywną podstawą uzasadniającą ten wyjątek jest poszanowanie 
godności człowieka;

c)	 bezpośrednią konsekwencją tego jest, że nie wszystko można tolero-
wać. Istnieją granice tolerancji, ponieważ są rzeczy, których obiek-
tywnie nigdy nie można tolerować. Istnienie zatem tego, co jest nie do 
zniesienia, nadaje wartość temu, co można tolerować.

Ten model nie oznacza obojętności. Obojętni próbują zakończyć złożo-
ność sytuacji, szukając schronienia w „absolutnym relatywizmie”, w wyniku 
czego wszystkie opinie są równie prawdziwe, a zatem obojętne. Tolerancja 
w kognitywistycznym zrozumieniu zakłada, że prawda nie jest całkowicie 
subiektywna, względna, proceduralna i że można ją przynajmniej częściowo 
odkryć: „Ten, kto toleruje, ma własne przekonania i zasady, które uważa za 
prawdę, a mimo to przyznaje, że inni mają prawo do kultywowania »błęd-
nych przekonań«”7. 

W celu uwolnienia pojęcia tolerancji od pewnych elementów, które ją de-
formują, konieczne jest rozróżnienie odpowiednio zasady wolności i zasady 
tolerancji, a także ich odpowiednie podstawy oraz zastosowania.

Formy tolerancji

Tolerancja można przybrać formę negatywną, pozytywną, absolutną lub 
wyzwalającą/represywną. 

Postrzeganie tolerancji negatywnej wynika ze słownikowego znaczenia 
czasownika „tolerować”, które jest równoznaczne z  koncepcją kognitywi-
styczną. W  tym przypadku akt tolerancji zakłada, po pierwsze, istnienie 
powodów do odmowy uznania jakichś działań lub przekonań oraz silniej-
szych powodów przemawiających jednak za tolerowaniem tych działań lub 
przekonań. 

7 J. A. Santos, Tolerancia y relativismo en las sociedades complejas, „Persona y Derecho” 56 
(2007), s. 178.



237Tolerancja

Poz y t y w ne  postrzeganie tolerancji pojawia się wtedy, gdy przyjmuje 
się postawę dążenia do rozpoznania różnic i  zrozumienia drugiego, czyli 
uznania ich prawa do bycia innym8. W tym sensie „tolerancja sprawia, że róż-
norodność stanie się możliwa, a różnica powoduje konieczność tolerancji”9. 

A bsolutna tolerancja, czyli konieczność zaakceptowania wszystkich 
odmienności, jest utopią. Zawsze trzeba zakreślić pewne granice akceptacji 
wobec innych ludzi i ich zachowań, „ponieważ człowiek nie żyje w izolacji 
i zachowanie jednego może wpłynąć na innych, którzy muszą zachować pra-
wo do ochrony przed naruszeniem ich wolności”10.

Wyz walająca tolerancja lub tolerancja represywna była zaprezentowa-
na przez Herberta Marcuse’a w eseju napisanym w 1965 r.: „Wyzwolenie tole-
rancji oznaczałoby zatem nietolerancję wobec ruchów prawicowych i toleran-
cję ruchów lewicowych. Co do zakresu tej tolerancji i nietolerancji: [...] roz-
ciągałby się na etap działania, a także dyskusji i propagandy, czynu i słowa”11.

Tolerancja i relatywizm 

Silny związek między tolerancją a relatywizmem można zakwalifikować jako 
sceptycyzm: etyka nie ma jakiejkolwiek realnej podstawy, więc raczej nie 
może być przedmiotem wiedzy. Granica z kolejnym poziomem tego stosunku 
jest bardzo cienka, gdy – bez odrzucania realnego istnienia zjawisk, którym 
przypisywany jest wymiar etyczny, a więc podatnych na opis faktów – neguje 
możliwość uzyskania racjonalnej wiedzy o jej normatywnych wymaganiach. 
Można by wtedy opisać, co dana osoba chce zrobić, ale nie racjonalnie okre-
ślić, że trzeba zrobić jedną lub drugą rzecz. Stajemy zatem w obliczu tego, co 
nazwano etycznym nie-kognitywizmem, który przypisuje etykę do wymiaru 
czysto emocjonalnego, zarówno pod względem subiektywności, jak i irracjo-
nalności12. Każde stwierdzenie o  tym, co dobre lub złe, znośne lub nie do 

8 J. Martínez de Pisón, Tolerancia y derechos fundamentales en las sociedades multiculturales, 
Madrid 2001, s. 59–60.

9 M. Walzer, Tratado sobre la tolerancia, Barcelona 1998, s. 13.
10 M. Roshwald, Toleration, Pluralism, and Truth, „Diogenes” 55 (2008), nr 3, s. 26.
11 H. Marcuse, Tolerancja Represywna, https://www.academia.edu/50851034/Herbert_Mar 

cuse_1965_Tolerancja_Represywna, dostęp z: 08.09.2022.
12 J. A. Santos, dz. cyt., s. 181.

https://www.academia.edu/50851034/Herbert_Marcuse_1965_Tolerancja_Represywna
https://www.academia.edu/50851034/Herbert_Marcuse_1965_Tolerancja_Represywna


238 María Alejandra Vanney

zniesienia, nie dostarczyłoby żadnej racjonalnej wiedzy na temat obiektywnej 
postaci akcji, lecz uczyniłaby to prosta wiadomość o subiektywnym stano-
wisku przyjęta w tym zakresie, bez żadnej innej podstawy niż własna wola 
aktora; istnieje tutaj zatem instynktowne odrzucenie uznania wartości bez-
względnych. W tym sensie stwierdza się, że demokratyczne prawo oparte jest 
o świadomość, że nie ma wartości absolutnych, mimo że uznaje się niektóre 
z nich, jak na przykład istnienie absolutnej zasady moralnej polegającej na 
szacunku dla innych; owocuje to obaleniem tezy, że nie należy dopuszczać 
istnienia wartości bezwzględnych, gdyż takie w rzeczywistości istnieją.

Konieczne jest odróżnienie pluralizmu od relatywizmu w ścisłym sensie. 
Zdrowy pluralizm wraz z jego otwartością na różne sposoby myślenia i życia 
wzbogaca społeczeństwo. Dzieje się tak, ponieważ nie ma jednego sposobu 
rozumienia rzeczywistości ani prawdziwego opisu kontra fałszywego; różne 
pozycje zapewniają częściowe perspektywy rzeczywistości, które czasami 
nawzajem się uzupełniają. Ten rodzaj pluralizmu nie zakłada, że wszystkie 
opinie, także sprzeczne, są prawdziwe, ani nawet, że wszyscy są w jednako-
wym stopniu bliscy prawdy. Zdrowy pluralizm akceptuje różne głosy, opinie 
i perspektywy, ale nie wyrzeka się prawdy. W jego ramach różne podejścia 
do tematów przyczyniają się i wzbogacają wiedzę oraz otwierają horyzonty. 
Ale fundamentalne dla jego słuszności jest, aby nie zaprzeczyć możliwości 
utrzymywania, że jedna opinia jest nadrzędna wobec drugiej, że istnieje 
pogląd bardziej odpowiadający stanowi faktycznemu od innych, opinie le-
piej ugruntowane niż inne itp. Wręcz przeciwnie jest w przypadku relaty-
wistycznego pluralizmu, który utrzymuje dogmatycznie, że nie ma prawdy, 
ponieważ jej istnienie narzucałoby ją tym, którzy myślą inaczej.

Zasada wolności religijnej a zasada tolerancji

Przedmiotem wolności religijnej, dobrem prawnym, które ona chroni, jest 
stosunek sumienia osobistego do prawdy religijnej, który powinien być wol-
ny od przymusu społecznego i politycznego. Nie jest przedmiotem ochrony 
pluralizm przekonań sam w  sobie. Immunitet ten musi być przedmiotem 
pozytywnej ochrony prawnej o randzie konstytucyjnej.

Należy zauważyć, że szacunek dla przekonań religijnych lub ideałów, któ-
re nie pociągają za sobą szkodliwych zachowań przeciwko dobru innych oby-



239Tolerancja

wateli lub porządkowi publicznemu, jest wymogiem poszanowania godności 
osoby i  politycznego dobra wspólnego. Przyjmując negatywne rozumienie 
tolerancji, warto zauważyć, że te przekonania nie należą do sfery zastoso-
wania tolerancji, ponieważ moralnie można tolerować tylko to, co jest złem, 
a politycznie to, co jest złem i ma znaczenie prawne. Brak przymusu w spra-
wach religijnych jest wymogiem nienaruszalnej godności ludzkiej. 

Przyjmując negatywne rozumienie tolerancji, zrównanie wolności religij-
nej z tolerancją oznaczałoby słabe zrozumienie godności człowieka, sposobu, 
w jaki osoba jest podporządkowana prawdzie oraz władzy i funkcji państwa. 
Ocáriz uważa, że „konsekwencją tego zamieszania byłby fakt, że niektóre za-
chowania sprzeczne z politycznym dobrem wspólnym, które w szczególnych 
okolicznościach mogłyby być tolerowane, zaczęłyby być uważane za »pra-
wa do wolności«, co doprowadziłoby do większej liczby naruszeń godności 
ludzkiej, co już jest jawnie widoczne w sferze publicznej”.13

Można postawić tezę, że zasada wolności religijnej oznacza w  prakty-
ce przyznanie się, choć innym językiem, do pluralizmu etycznego oraz do 
tolerancji relatywistycznej, ponieważ zgodnie z  jednym i drugim państwo 
wyrzeka się sądów lub przekonań, które obiektywnie mają nierówną war-
tość i w tym sensie z praktycznego punktu widzenia zapewnia się im równe 
traktowanie. Teza ta nie jest prawdziwa. Teorie takie przyjmują jako jedyną 
wartość materialną znalezienie modus vivendi, który gwarantuje pokojowe 
współistnienie: „cel ten jest realizowany poprzez formalną zasadę równego 
szacunku dla wszystkich, która doprowadziłaby do ochrony tylko warto-
ści lub sposobów życia, co do których wśród obywateli panuje powszechna 
zgoda”14.

Historyczne ujęcie

Idea tolerancji religijnej zrodziła się pod wpływem chrześcijańskim w cza-
sach Cesarstwa Rzymskiego w wymiarze tylko państwowym, w takim sen-
sie, że każdy lud mógł zachować swoje wierzenie i tradycje. Dla zachowania 
jedności religijno-politycznej wprowadzono jednak kult cesarza.

13 F. Ocáriz, dz. cyt., s. 874.
14 Tamże, s. 875.



240 María Alejandra Vanney

Konstantyn I Wielki, dochodząc do władzy w 306 r., stwierdził, że sko-
ro nie można zniszczyć chrześcijaństwa, to należy się z nim sprzymierzyć, 
a może nawet uczynić je filarem władzy cesarskiej. W 313 r. ogłoszono edykt 
mediolański, gwarantujący chrześcijanom wolność wyznania. Potwierdził on 
postanowienia edyktu Galeriusza z 311 r., który gwarantował chrześcijanom 
równość z innymi religiami. Konstantyn sprawował swoisty protektorat nad 
Kościołem chrześcijańskim i sprzyjał jego rozwojowi. W zamian za wolność 
religijną chrześcijanie musieli jednak uznać zwierzchność cesarza, także 
w sprawach religijnych.

Jednak problem tolerancji jest zjawiskiem par excellence nowożytnym, 
który najczęściej łączy się z okresem reformacji. W jej wyniku średniowiecz-
ne społeczeństwo, charakteryzujące się jednolitością religijną pod płaszczem 
Kościoła katolickiego, przekształciło się w mozaikę pełną konfliktów.

We Francji w  dobie reformacji grupa les politiques, w  tym Jean Bodin, 
optowała za potrzebą oddzielenia polityki od religii i  zredukowania tej 
ostatniej do zasadniczo prywatnych relacji. Posiadające suwerenność pań-
stwo miałoby być powiązane z obywatelami wyłącznie za pomocą środków 
politycznych i prawnych.

W Anglii, w podobnym kontekście, działał John Locke, który wydał swoje 
słynne utwory, List o tolerancji (1685) oraz Dwa traktaty o rządzie (1690), mające 
stanowić polityczne credo chwalebnej rewolucji. Dla Locke’a tolerancja zakła-
dała rozdział między państwem a kościołami, które mogły współistnieć w spo-
łeczeństwie; konieczne było jego zdaniem rozdzielenie kwestii władzy cywilnej 
i religii. Przeprowadzenie takiego rozdziału miało doprowadzić do położenia 
kresu niekończącym się konfliktom i sporom w państwie15. W praktyce ozna-
czało to przezwyciężenie ustroju politycznego opartego na zasadzie cuius regio, 
eius religio i zasugerowanie takiej formy ustrojowej, która była oparta na pew-
nej koncepcji tolerancji.

W  koncepcji Locke’a  państwo, aby osiągnąć swoje cele, posługuje się 
przymusem, ale nie może i nie powinno dążyć do zbawienia dusz. Locke wy-
głasza oczywiste stwierdzenie: „nikt z ludzi nie rodzi się jako członek okre-
ślonego Kościoła, gdyż człowiek ze swej natury nie jest związany z żadnym 
Kościołem”. Skoro zatem uczestnictwo w  religijnej wspólnocie jest dobro-
wolne, to i wspólnota jako całość ma prawo stanowić o własnych ustawach 

15 J. Locke, List o tolerancji, przeł. L. Joachimowicz, Warszawa 1963, s. 7.



241Tolerancja

i nie powinny one być narzucane z zewnątrz, w szczególności przez żadną 
władzę polityczną. Dla Locke’a pojęcie herezji przestaje istnieć. Tolerancja 
religijna, za którą opowiada się Locke, zakłada, że nie ma obiektywnie błęd-
nych przekonań religijnych16. To, a także brak politycznego uwikłania, mają 
umożliwić, przynajmniej teoretycznie, pokojowe współistnienie wszystkich 
kościołów, wspólnot religijnych i sekt17. 

Myśliciele oświeceniowi, a wśród nich również Wolter18, bronili tolerancji 
przed wszelkiego rodzaju dogmatyzmem religijnym oraz bezkompromiso-
wością.

Historycznie, w  miarę kształtowania się koncepcji wolności religijnej 
jako naturalnego i  niezbywalnego prawa jednostki, narasta opozycja mię-
dzy pojęciami tolerancji i wolności. Tolerancja – nietolerancja zaczynają więc 
przedstawiać się nie jako para przeciwieństw, ale raczej jako dwie strony tego 
samego medalu: wyrazu absolutnych i arbitralnych rządów władcy. 

Wypracowane przez oświecenie rozwiązania filozoficzne często wiązały 
się z odcinaniem się od prawdy religijnej lub potępianiem jej (deizm, agno-
stycyzm, liberalizm filozoficzny) oraz krytyką koncepcji społecznej natury 
ludzkiej (indywidualizm, atomizm). 

Z biegiem czasu coraz jaśniejsze stawało się to, że sumienie czy osobisty 
stosunek do prawdy religijnej i moralnej nie powinny podlegać przymuso-
wi ze strony państwa lub innych osób. Został też przyjęty i zaakceptowany 
pogląd, że konieczne jest rozróżnienie między podstawami życia osobistego 
a podstawami życia politycznego. W ten sposób nowoczesna refleksja poli-
tyczna, w  celu prawnego zagwarantowana etyczno-politycznych wymagań 
godności ludzkiej, skupiła swoją uwagę na takich wartościach, jak pokój spo-
łeczny, wolność i sprawiedliwość.

Fakt, że prowadzący do tego proces odbywał się powoli i stopniowo, a nie 
zawsze towarzyszyła mu wolność od uprzedzeń i  perturbacje, nie zmniej-
sza wartości etyczno-praktycznej obecnego rozumienia praw podstawowych 
osoby ludzkiej i odpowiednio natury i granic funkcji państwa. 

16 Tamże, s. 18.
17 Tamże, s. 21.
18 Wolter, Traktat o tolerancji, przeł. Z. Ryłko, A. Sowiński, Warszawa 1988.



242 María Alejandra Vanney

Aspekty prawne

Tolerancja w dokumentach prawa międzynarodowego

Już w Karcie Narodów Zjednoczonych (1945) członkowie Organizacji Naro-
dów Zjednoczonych zobowiązali się, aby „postępować tolerancyjnie i żyć ze 
sobą w pokoju jak dobrzy sąsiedzi”. Po tej Deklaracji termin „tolerancja” zna-
lazł się w instrumentach międzynarodowych o charakterze uniwersalnym, 
w  zapisach powiązanych z  edukacją, zarówno w  Powszechnej Deklaracji 
Praw Człowieka (1948) – gdzie ustalono, że wśród celów edukacji jest „zrozu-
mienie, tolerancja i przyjaźń między narodami, grupami rasowymi lub reli-
gijnymi” (art. 26, 2), jak i w Międzynarodowym Pakcie Praw Gospodarczych, 
Społecznych i Kulturalnych (1966). Ten ostatni, po uznaniu prawa każdego 
do nauki, ustanawia, że państwa – strony „zgadzają się, że edukacja powinna 
[…] promować zrozumienie, tolerancję i przyjaźń między wszystkimi naroda-
mi i między wszystkimi grupami narodowymi, etnicznymi lub religijnymi” 
(art. 13, 1). Podobnie, zasada 10 Karty Praw Dziecka stwierdza, że „dziecko 
należy […] wychowywać w duchu zrozumienia innych, tolerancji, przyjaźni 
między narodami, pokoju i powszechnego braterstwa”. Także w artykule 7 
Międzynarodowej Konwencji w  Sprawie Likwidacji Wszelkich Form Dys-
kryminacji Rasowej (1966) państwa – strony „zobowiązują się podjąć nie-
zwłocznie skuteczne środki […] w celu zwalczania przesądów prowadzących 
do dyskryminacji rasowej oraz w celu popierania wzajemnego zrozumienia, 
tolerancji i przyjaźni między narodami i grupami rasowymi lub etnicznymi”. 

Od tego czasu powstał szereg dokumentów mających bezpośrednio na 
celu promowanie tolerancji i  przeciwdziałanie sytuacji zagrożenia jej bra-
kiem. W 1981 r. powstała Deklaracja w  sprawie eliminacji wszelkich form 
nietolerancji i dyskryminacji opartych na religii lub przekonaniach, której 
celem jest m.in. popieranie „zrozumienia, tolerancji i szacunku w sprawach 
dotyczących wolności religii”. Deklaracja definiuje „nietolerancję i dyskry-
minację opartą na religii lub przekonaniach” jako każde „rozróżnienie, wy-
kluczenie, ograniczenie lub uprzywilejowanie oparte na religii lub przeko-
naniach, a mające za swój cel albo za swój skutek zniesienie lub podkopanie 
uznania, korzystania lub urzeczywistnienia praw człowieka i podstawowych 
wolności na zasadzie równości” (art. 2). 



243Tolerancja

Tolerancja w orzecznictwie Europejskiego Trybunału  
Praw Człowieka (ETPC)

ETPC odnosi się do tolerancji przede wszystkim jako jednej z fundamental-
nych cech demokracji, zatem powinna ona stanowić klucz do interpretacji 
Konwencji. Pomimo przyznania państwom – stronom marginesu uznania, 
w sytuacji, gdy istnieje „pilna potrzeba społeczna”19, Trybunał ma prawo in-
gerencji w rewizję orzeczeń sądów krajowych.

W sprawie Dudgeon przeciwko Wielkiej Brytanii (1981) ETPC stwierdził, że 
„podstawowymi cechami” społeczeństwa demokratycznego są „pluralizm, 
tolerancja i  otwartość”20. Tym samym tolerancja jest jednym z  elementów 
„niezbędnych w  społeczeństwie demokratycznym”21. W  powyższym wyro-
ku ETPC stwierdził, że społeczeństwo demokratyczne cechuje m.in. tole-
rancja i otwartość, oraz że nie można pominąć faktu, iż lepsze zrozumienie 
i  zwiększona tolerancja doprowadziły do dekryminalizacji w  innych pań-
stwach członkowskich niektórych czynów lub zachowań. Zaznaczyć trzeba, 
że ETPC – rozpatrując sprawy – porównuje sposób, w  jaki sądy krajowe 
orzekały w zbliżonych sprawach, z tym, co uważa za idealne dla społeczeń-
stwa europejskiego, zgodnie z interpretacją zapisów Konwencji. Sytuacja ta 
zakłada w pewien sposób narzucenie określonego modelu demokracji i tole-
rancji, który niekoniecznie jest wspólny dla wszystkich krajów sygnatariuszy 
konwencji.

W  kilku sprawach ETPC potwierdził orzeczenie sądów krajowych za-
kazujące używania określonych strojów, które odzwierciedlały konkretne 
przekonania religijne (głównie islamska chusta22) w  miejscach publicznych. 
W orzeczeniach tych odwoływano się do tolerancji jako elementu demokra-
cji. Trybunał stwierdził, że w pewnych sytuacjach Konwencja wymaga prze-

19 H. C. Yourow, The Margin of Appreciation Doctrine in the Dynamics of European Human 
Rights Jurisprudence, London 1996, s. 192. 

20 Wyrok ETPC z dnia 7 grudnia 1976 r. w sprawie Handyside przeciwko Wielkiej Brytanii, 
skarga nr 5493/7, § 49.

21 Wyrok ETPC z dnia 30 stycznia 1998 r. w sprawie United Communist Party of Turkey i in. 
przeciwko Turcji, skarga nr 133/1996/752/951, § 45.

22 Wyrok ETPC z dnia 15 lutego 2001 r. w sprawie Dahlab przeciwko Szwajcarii, skarga nr 
42393/98; wyrok ETPC z dnia 10 listopada 2005 r. w sprawie Leyla Şahin przeciwko Turcji, skarga 
nr 44774/98; wyrok ETPC z dnia 30 czerwca 2009 r. w sprawie Aktas przeciwko Francji, skarga 
nr 43563/08.



244 María Alejandra Vanney

strzegania zasad takich, jak sekularyzm i tolerancja23, którą utożsamił z bra-
kiem jakiegokolwiek znaków religijnych w  przestrzeni publicznej. Dlatego 
jeśli jakiś przejaw religii jest postrzegany jako zagrożenie dla tych zasad, nale-
ży ograniczać prawo do wolności z artykułu 9 z powodu konieczności zapew-
nienia „ochrony dla praw i wolności innych oraz porządku publicznego”24. 

Wolność wyznania jest niezbędna do zagwarantowania pluralizmu w spo-
łeczeństwie. Praktyka ETPC prowadząca do wyeliminowanie różnic, jakie 
religia wprowadza w sferze publicznej (ubiór25, budowanie świątyń, obecność 
symboli religijnych26 itp.), może prowadzić do skutków wręcz przeciwnych 
– do rosnącej nietolerancji, ponieważ świadomość odmienności, szacunek 
i dialog są kluczami do tolerancji rozumianej jako cnota społeczna. W tym 
sensie Trybunał kilkakrotnie brał pod uwagę, że krajobraz europejski, który 
uznaje za prawowite rozwiązania funkcjonujące w Wielkiej Brytanii i Fran-
cji, na Malcie, w  Grecji lub Irlandii, a  także we Włoszech, sankcjonował 
różnorodny i obiecujący model tolerancji oraz pluralizmu, ponieważ miał do 
czynienia z wielością porządków konstytucyjnych, a nie z jednym.

Podstawą orzecznictwa w zakresie neutralności światopoglądowej pań-
stwa są fundamentalne debaty na temat roli wolności religii w demokracji 
i tego, dlaczego religia powinna być tolerowana lub szanowana27, czy wolność 
religijna przyczynia się do porządku publicznego28 oraz jakie skutki mają 
bardziej zawężone debaty na temat konfliktów między prawem cywilnym 
a religijnym.

23 Między innymi w Dahlab przeciwko Szwajcarii; Şahin przeciwko Turcji; Aktas przeciwko 
Francji; Dogru przeciwko Francji (wyrok ETPC z dnia 4 grudnia 2008 r., skarga nr 27058/05).

24 Şahin przeciwko Turcji, § 99; Dogru przeciwko Francji, § 60.
25 Zob. Wyrok ETPC z dnia 15 stycznia 2013 r. w sprawie Eweida i inni przeciwko Wielkiej 

Brytanii, skargi nr 48420/10, 59842/10, 51671/10 i 36516/10.
26 Zob. Wyrok ETPC z dnia 18 marca 2011 r. w sprawie Lautsi przeciwko Włochom, skarga 

nr 30814/06.
27 Zob. C. Evans, Individual and Group Religious Freedom in the European Court of Human 

Rights, „Journal of Law and Religion” 26 (2010), nr 1, s. 321; T. Lewis, What Not to Wear: Religious 
Rights, the European Court and the Margin of Appreciation „International and Comparative Law 
Quarterly” 56 (2007), nr 2, s. 395; oraz T. Lindholm, Philosophical and Religious Justifications of 
Freedom of Religion or Belief, [w:] Facilitating Freedom of Religion or Belief, red. T. Lindholm et al., 
Leiden 2004, s. 23.

28 Zob. B. J. Grim, R. Finke (The Price of Freedom Denied – Religious Persecution and Conflict 
in the Twenty-First Century, Cambridge 2011), którzy twierdzą, że zapewnienie wszystkim 
wolności religijnej zmniejsza brutalne prześladowania religijne i konflikty.



245Tolerancja

Aspekty praktyczne

Wydaje się, że bez względu na to, jak tolerancyjne jest społeczeństwo, jego 
odpowiednie funkcjonowanie wymaga ustanowienia wymogów elementar-
nej sprawiedliwości. W  tym kontekście prawo odgrywa wiodącą rolę, po-
nieważ między innymi istnieje ono po to, by zapewnić dobre współistnie-
nie, a zatem zawsze zakłada minimum etyczne (ogólnie, każde zachowanie 
zabronione w kodeksie karnym jest przykładem tych minimów etycznych, 
skrajnymi przypadkami są na przykład przypadki tortur lub ludobójstwa 
itp.). Václav Havel jasno tłumaczył to, mówiąc, że „tolerancja zaczyna być 
słabością, kiedy człowiek zaczyna tolerować rzeczy nie do zniesienia, kiedy 
zaczyna tolerować zło”29. W podobnych słowach ujmuje to Instrukcja Donum 
Vitae: „Prawo cywilne w  imię porządku publicznego powinno nieraz tole-
rować to, czego nie może zabronić bez wyrządzania jeszcze większej szko-
dy. Niezbywalne prawa osoby powinny być jednak uznane i uszanowane […]  
[T]kwią one w naturze ludzkiej i są ściśle związane z osobą na mocy aktu 
stwórczego, od którego osoba bierze swój początek”30.

W praktyce konkretny obszar tolerancji będzie zależał w pewien sposób 
od kultury, historii, wartości etycznych i religijnych każdego społeczeństwa. 
Chociaż zawsze należy jednak zawsze pamiętać, że tolerancja nigdy nie może 
być bezkrytyczna: nie można tolerować tego, co niedopuszczalne – zacho-
wań, których żadna władza nie ma uprawnień usprawiedliwić i  które nie 
mogą być usprawiedliwione nawet przez tych, których bezpośrednio one do-
tyczą (takich jak zamachy na życie, integralność ludzką, wolność sumienia 
i wyznania, zasadnicze wymogi sprawiedliwości, itp.). W szerokim zakresie 
główna trudność polega na ustaleniu, jakie są te zachowania. 

Z etyczno-politycznej perspektywy, w celu osiągania wyższego dobra, ja-
kim jest w porządku wolności i sprawiedliwości pokój, prawo świeckie musi 
promować i prawnie gwarantować prawa osoby oparte na naturalnym prawie 
moralnym, a także inne wartości etyczne o zasięgu publicznym, które leżą 
u podstaw współżycia społecznego i politycznego dobra wspólnego. Dobro 

29 V. Havel, Entrevista, „ABC Cultural”, 5 maja 1995, s. 16–17.
30 Kongregacja Nauki Wiary, Instrukcja o szacunku dla rodzącego się życia ludzkiego 

i o godności jego przekazywania. Odpowiedzi na niektóre aktualne zagadnienia Donum Vi-
tae. Zob. https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WR/kongregacje/kdwiary/zbior/t_2_19.html# 
pa, dostęp z: 03.11.2021.

https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WR/kongregacje/kdwiary/zbior/t_2_19.html#pa
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WR/kongregacje/kdwiary/zbior/t_2_19.html#pa


246 María Alejandra Vanney

wspólne może nawet wymagać, aby błąd nie był tłumiony, gdyby miało to 
spowodować większe zło lub uniemożliwiać większe dobro. Ale nie oznacza 
to oczywiście, że dla osiągnięcia „większego dobra” lub zapobiegania „więk-
szemu złu” wolno czynić cokolwiek, ponieważ istnieją zachowania, które są 
absolutnym złem, zatem nie mogą być istotnie zmienione przez okoliczności 
kontekstu, w jakich są przeprowadzane, ani przez ich przewidywane konse-
kwencje. To wynika z faktu, że tolerancja nie jest wartością autonomiczną 
ani absolutną.

W sumie, „możliwość poznania prawdy mającej wartość uniwersalną nie 
jest bynajmniej źródłem nietolerancji; przeciwnie, stanowi nieodzowny wa-
runek szczerego i autentycznego dialogu między ludźmi. Tylko spełniając ten 
warunek, mogą oni przezwyciężyć podziały i razem dążyć do poznania całej 
prawdy”31. Rzeczywiście, jeśli nie ma ostatecznej prawdy, która kieruje dzia-
łaniami aktorów społeczno-politycznych, idee i  przekonania można łatwo 
wykorzystać, dlatego gdy demokracja jest odarta z wartości, wtedy ujawnia 
się, bądź daje o sobie znać ukryta nietolerancja. To samo dzieje się, gdy pań-
stwo narzuca obowiązkową religię, stając się w ten sposób nietolerancyjnym 
fundamentalizmem. Ostatecznie, kiedy dialog otwarty na prawdę zostaje 
odłożony na bok, otwierają się drzwi dla nietolerancji politycznej, prawnej, 
religijnej, społecznej i  innej wszelkiego rodzaju. Dialog nie jest wyrzecze-
niem się prawdy ani odrzuceniem różnorodności poglądów, a póki szanuje 
godność człowieka, jest wzajemnym świadectwem na drodze poszukiwań 
i  doświadczeń także w  dziedzinie religii, aby przezwyciężyć uprzedzenia 
i nietolerancje. Z tego dynamizmu wynika tolerancja rozumiana jako cnota 
społeczna i podstawowy element pokoju społecznego.

Bibliografia

Ź r ó d ł a

Wyrok ETPC z dnia 30 czerwca 2009 r. w sprawie Aktas przeciwko Francji, skarga nr 
43563/08.

Wyrok ETPC z dnia 15 lutego 2001 r. w sprawie Dahlab przeciwko Szwajcarii, skarga 
nr 42393/98.

31 Jan Paweł II, Encyklika Fides et ratio. Do Biskupów Kościoła katolickiego o relacjach między 
wiarą a rozumem, Poznań 1998, nr 92. 



247Tolerancja

Wyrok ETPC z dnia 4 grudnia 2008 r. w sprawie Dogru przeciwko Francji, skarga nr 
27058/05.

Wyrok ETPC z dnia 22 października 1981 r. w sprawie Dudgeon przeciwko Wielkiej 
Brytanii, skarga nr 7525/76.

Wyrok ETPC z dnia 15 stycznia 2013 r. w  sprawie Eweida i  inni przeciwko Wielkiej 
Brytanii, skargi nr 48420/10, 59842/10, 51671/10 i 36516/10.

Wyrok ETPC z dnia 7 grudnia 1976 r. w sprawie Handyside przeciwko Wielkiej Bryta-
nii, skarga nr 5493/72.

Wyrok ETPC z dnia 18 marca 2011 r. w sprawie Lautsi przeciwko Włochom, skarga nr 
30814/06.

Wyrok ETPC z  dnia 10 listopada 2005 r. w  sprawie Leyla Şahin przeciwko Turcji, 
skarga nr 44774/98.

Wyrok ETPC z dnia 30 stycznia 1998 r. w sprawie United Communist Party of Turkey 
i in. przeciwko Turcji, skarga nr 133/1996/752/951.

O p r a c o w a n i a

Ackerman B. A., Social Justice in the Liberal State, New Haven 1980.
Díaz de Terán Velasco M. C., Derecho, religión y tolerancia: reflexiones sobre un debate 

siempre actual, „Prudentia Iuris” 79 (2015), s. 89–100.
Evans C., Individual and Group Religious Freedom in the European Court of Human Ri-

ghts, „Journal of Law and Religion” 26 (2010), nr 1, s. 321–343.
Grim B. J., Finke R., The Price of Freedom Denied – Religious Persecution and Conflict in 

the Twenty-First Century, Cambridge 2011.
Havel V., Entrevista, „ABC Cultural”, 5 maja 1995, s. 16–17.
Jan Paweł II, Encyklika Fides et ratio. Do Biskupów Kościoła katolickiego o relacjach mię-

dzy wiarą a rozumem, Poznań 1998. 
Kelsen H., Esencia y valor de la democracia, Barcelona 1977.
Larmore Ch., Patterns of moral complexity, New Rochelle 1987.
Larmore Ch., Modernité et morale, Paris 1993.
Lewis T., What Not to Wear: Religious Rights, the European Court and the Margin of 

Appreciation, „International and Comparative Law Quarterly” 56 (2007), nr 2, 
s. 395–414.

Lindholm T., Philosophical and Religious Justifications of Freedom of Religion or Belief, 
[w:] Facilitating Freedom of Religion or Belief, red. T. Lindholm et al., Leiden 2004, 
s. 19–61.

Locke J., List o tolerancji, przeł. L. Joachimowicz, Warszawa 1963.
Martínez de Pisón J., Tolerancia y derechos fundamentales en las sociedades multicultu-

rales, Madrid 2001, s. 59–60.
Ocáriz F., Delimitación del concepto de tolerancia y su relación con el principio de libertad, 

„Scripta Theologica” 27 (1995), nr 3, s. 865–883.
Roshwald, M., Toleration, Pluralism, and Truth, „Diogenes” 55 (2008), nr 3, s. 25–34.



248 María Alejandra Vanney

Santos J. A., Tolerancia y relativismo en las sociedades complejas, „Persona y Derecho” 
56 (2007), s. 177–190.

Walzer M., Tratado sobre la tolerancia, Barcelona 1998.
Wolter, Traktat o tolerancji, przeł. Z. Ryłko, A. Sowiński, Warszawa 1988.
Yourow H. C., The Margin of Appreciation Doctrine in the Dynamics of European Human 

Rights Jurisprudence, London 1996. 

N e t o g r a f i a

Kongregacja Nauki Wiary, Instrukcja o szacunku dla rodzącego się życia ludzkiego 
i o godności jego przekazywania. Odpowiedzi na niektóre aktualne zagadnie-
nia Donum Vitae, https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WR/kongregacje/kdwiary/
zbior/t_2_19.html#pa, dostęp z: 03.11.2021.

Marcuse H., Tolerancja Represywna, https://www.academia.edu/50851034/Herbert_
Marcuse_1965_Tolerancja_Represywna, dostęp z: 08.09.2022.

https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WR/kongregacje/kdwiary/zbior/t_2_19.html#
pa
https://opoka.org.pl/biblioteka/W/WR/kongregacje/kdwiary/zbior/t_2_19.html#
pa
https://www.academia.edu/50851034/Herbert_Marcuse_1965_Tolerancja_Represywna
https://www.academia.edu/50851034/Herbert_Marcuse_1965_Tolerancja_Represywna


Dr Judyta BI E L A NOWSK A
Pomorska Szkoła Wyższa w Starogardzie Gdańskim

Europejskie Centrum Solidarności

Fundamentalizm

Wprowadzenie do zagadnienia 

Poszukiwanie dziejowego sensu człowieczej egzystencji, bez względu na dy-
namikę rozwoju ludzkości i świata, pozostaje niezmiennym dążeniem osoby 
ludzkiej świadomie przeżywającej czas i zastaną rzeczywistość. Odwieczna 
potrzeba odnalezienia Boga, nadania eschatologicznego sensu ziemskiej eg-
zystencji stała się elementem dociekań filozofów, religioznawców, antropolo-
gów kultury oraz wszystkich tych, którzy poszukują prawdy o niezmiennej 
naturze człowieka. Tak właśnie zrodziła się idea homo religiosus (łac. człowiek 
religijny), nakreślona przez rumuńskiego historyka religii, Mirceę Eliadego 
(1907–1986)1. W  myśl tej koncepcji prawdziwym jest tylko ten człowiek, 

1 Na temat religijności jako naturalnego i niezmiennego atrybutu człowieka, a zarazem 
cechy konstytutywnej jego duchowości zob. S. Sztajer, Idea homo religiosus a współczesne prze-
miany religijności, „Przegląd Religioznawczy” 236 (2010), nr 2, s. 17–26; Z. J. Zdybicka, Czy 
człowiek jest homo religiosus?, „Roczniki Filozoficzne” 37–38 (1989–1990), z. 1, s. 239–252. Z ko-
lei o wewnętrznych napięciach w strukturze psychicznej człowieka, związanych z trudnością 
w odnalezieniu optymalnego wypośrodkowania między fundamentalizmem religijnym a re-
latywizmem moralnym traktuje Pochwała wątpliwości. Jak mieć przekonania i nie stać się fanaty-
kiem, autorstwa Petera Bergera i Antonego Zijdervelda, przeł. S. Baranowski, Kraków 2010. 



250 Judyta Bielanowska

który jest świadom istnienia sacrum, nieprzypadkowej duchowości, prede-
stynującej go do odnalezienia i  poznania najwyższej istoty, bytu zwanego 
„Bogiem”, wykraczającego poza czas, przestrzeń i  doczesność. Co istotne, 
według Eliadego Boga odnaleźć można bez wyjątku w każdym systemie wie-
rzeń, a doświadczenie mistycznego poznania prawdy o Nim może stać się 
udziałem wyznawcy najrozmaitszych religii i wyznań, przy czym zasadnicza 
symbolika w nich występująca ma charakter uniwersalny, co jeszcze bardziej 
uprawdopodabnia przekonanie Eliadego o  powszechnej równości wszyst-
kich wiar i wyznań, każde z nich bowiem opiera swe istnienie na „prawdzie 
objawionej”2. Odwieczna potrzeba poszukiwania Boga, będąca prostą im-
plikacją religijnej natury człowieka, prowadzi jednak do zjawisk niepokoją-
cych, a w konsekwencji bardzo niebezpiecznych nie tylko dla samej kondycji 
duchowej osoby ludzkiej, lecz także dla całych grup społecznych, narodów 
i  państw. Jednym z  nich jest właśnie fundamentalizm będący kulminacją 
radykalizmu i  dogmatyzmu3 wykluczających dojrzałe i  autentyczne wzra-
stanie w wierze, zamiast tego zaś uosabiających dążenie do monopolizacji 
życia religijnego w duchu jednej religii, a nawet jednego, ściśle określonego 
w jej łonie wyznania. Z uwagi na wyraźne powiązanie religii z bieżącą poli-
tyką państwa najczęściej obserwowanym zjawiskiem jest we współczesnym 
świecie fundamentalizm islamski, co nie oznacza jednak, że pozostałe religie 
monoteistyczne są od tego rodzaju radykalnych postaw całkowicie wolne. Ze 
względu na wewnętrzne zróżnicowanie poszczególnych systemów wierzeń, 
wielość wyznań i odłamów, tendencje fundamentalne istnieją również lub 
mogą się pojawić w judaizmie oraz chrześcijaństwie, a nawet w plemiennych 
religiach animistycznych czy politeistycznych4. 

2 M. Eliade, Sacrum a profanum. O istocie sfery religijnej, przeł. B. Baran, Warszawa 2022; 
tenże, Traktat o historii religii, przeł. J. Kowalski, Warszawa 2011; tenże, W poszukiwaniu historii 
i znaczenia religii, przeł. A. Grzybek, Warszawa 1997. 

3 Na temat istoty i  znaczenia dogmatyzmu i dogmatu we współczesnym świecie zob. 
J. Bielanowska, Dogmat [hasło], [w:] Leksykon wiedzy politologicznej, red. J. Marszałek-Kawa,  
D. Plecka, Toruń 2018, s. 93–94. 

4 Nieco odmienne zdanie ma na ten temat Steve Bruce, autor Fundamentalizmu, któ-
ry dowodzi, że dla zaistnienia tegoż zjawiska w  obrębie religii niezbędne są dogmatyzm 
i monoteizm (S. Bruce, Fundamentalizm, przeł. S. Królak, Warszawa 2006, s. 120–125). Ro-
zumowanie to nie wydaje się być jednak do końca słuszne, zważywszy choćby na wielość 
i różnorodność interpretacji terminu „fundamentalizm”, wskazujących raczej na jego inklu-
zywny charakter, jeśli chodzi o zjawiska i postawy określane jako „fundamentalne”, tudzież 
„fundamentalistyczne”. 



251Fundamentalizm

Geneza i znaczenie słowa „fundamentalizm”

W języku arabskim pojęcie „fundamentalizm” funkcjonuje od niedawna. Po-
nadto pojawiło się ono w związku z próbą tłumaczenia zachodniego terminu. 
Arabski termin uṣuliyya, będący odpowiednikiem fundamentalizmu, wcze-
śniej oznaczał szyicki ruch reformatorski, jak również stosowany był w od-
niesieniu do osób zajmujących się „fundamentami” religii (uṣul ad-din) lub 
prawa (uṣul al-fiqh), a zatem teologów oraz prawników. Co istotne, w przeko-
naniu samych muzułmanów postawa i postulat konieczności powrotu do źró-
dła, a zatem dosłownego rozumienia Koranu, stanowi „tradycjonalizm”, nie 
zaś „fundamentalizm”5. Termin „fundamentalizm” natomiast użyty został po 
raz pierwszy w serii dwunastu broszur wydawanej w Stanach Zjednoczonych 
od 1910 do 1915 roku, gromadzącej eseje ponad sześćdziesięciu autorów, zaty-
tułowanej The Fundamentals. A Testimony to the Truth. W 1919 roku natomiast 
powołano organizację, która w samej swej nazwie zawierała słowo „funda-
mentalizm”, a mianowicie World’s Christian Fundamentals Association, mają-
cą jednoczyć wiernych należących do różnych denominacji6. W  1920 roku 
z kolei posłużono się pojęciem „fundamentalizm” na spotkaniu Konwentu 
Baptystów Północy na określenie wyznawców „gotowych stoczyć wspaniałą 
bitwę w obronie fundamentów wiary”7. Pojęcie fundamentalizmu z czasem 
ewoluowało, zaś jego zakres denotacyjny nie tylko stopniowo się zwiększał, 
ale także stawał się coraz bardziej ukierunkowany na pejoratywne rozumie-
nie terminu. Nieodłączną kategorią pojęciową fundamentalizmu stała się 
religia, stąd też określenie „fundamentalizm religijny” o jednoznacznie pe-
joratywnej konotacji. W kontekście coraz bardziej różnicującej się postawy 
ze strony zwłaszcza środowisk opiniotwórczych, ale także naukowych co do 
właściwego i jednoznacznego rozumienia niniejszego pojęcia warto przyto-
czyć dość szczególną, a w istocie skrajną opinię na temat sedna fundamen-
talizmu. Otóż według anglo-irlandzkiego specjalisty w zakresie religioznaw-

5 J. K. Pastuszak, Podstawy średniowiecznego i współczesnego fundamentalizmu islamskiego, 
https://www.konflikty.pl/historia/sredniowiecze/podstawy-fundamentalizmu-islamskie-
go/,  dostęp z: 06.08.2024.

6 R. Włodarczyk, Wymiary fundamentalizmu religijnego w ujęciu teoretycznym, [w:] Między 
ekskluzją a inkluzją w edukacji religijnej, red. M. Humeniuk, I. Paszenda, Wrocław 2017, s. 15–39. 

7 K. Armstrong, W imię Boga. Fundamentalizm w judaizmie, chrześcijaństwie i islamie, War-
szawa 2005, s. 253. 

https://www.konflikty.pl/historia/sredniowiecze/podstawy-fundamentalizmu-islamskiego/
https://www.konflikty.pl/historia/sredniowiecze/podstawy-fundamentalizmu-islamskiego/


252 Judyta Bielanowska

stwa porównawczego, Malise’a Ruthvena, „Fundamentalizm, zdaniem kry-
tyków, jest jedynie czternastoliterowym zabrudzonym słowem. Terminem 
nadużywanym zarówno przez liberałów, jak i oświeceniowych racjonalistów 
wobec wszelkich, nie tylko religijnych grup, które stanowią, patrząc z posto-
świeceniowej perspektywy, wyzwanie absolutyzmu. Inni badacze twierdzą, 
że fundamentalizm, przyjmując ten sam styl racjonalnej argumentacji uży-
wanej przez świeckiego wroga, jest karykaturą bądź lustrzanym odbiciem 
wzywającego do odporu oświeceniowego przekonania”8. Obecnie termin 
„fundamentalizm” funkcjonuje niemal we wszystkich europejskich językach. 
Istotna dyferencjacja „fundamentalizmu” występuje natomiast w  języku 
francuskim, w którym wyróżnia się dwa określenia oscylujące wokół fun-
damentalizmu, a mianowicie „integryzm” oraz „islamizm”. Pierwsze z nich 
postuluje odrzucenie wszelkich dążeń unowocześniania, tudzież uwspół-
cześnienia treści zawartych w  Koranie, drugie natomiast oznacza dążenie 
do rozwiązania wszelkich problemów społecznych nurtujących ludzkość za 
pomocą religii – islamu9. Na popularności zyskuje natomiast coraz częściej 
pojawiające się w dyskursie naukowym i teoretycznym przekonanie, że bez 
względu na sposób wartościowania fundamentalizmu, należy wyselekcjono-
wać to zjawisko ze sfery fenomenów społecznych oscylujących wokół różnego 
rodzaju radykalnych i ekstremalnych postaw oraz zjawisk społecznych, przy-
dając fundamentalizmowi wyłącznie religijne znaczenie. 

Geneza i ewolucja fundamentalizmu w wymiarze:

Historycznym 

Pomimo tego, że najbardziej wyraziste oblicze fundamentalizmu zauważal-
ne jest w kontekście działalności grup i związków wyznaniowych istnieją-
cych w czasach nowożytnych, niektórzy badacze tego zjawiska doszukują się 
jego genezy już w czasach średniowiecznych, a konkretnie na przełomie VIII 
i IX wieku, w ścisłym związku z religią islamską. To właśnie wówczas swoją 
działalność prowadziła jedna z najbardziej ortodoksyjnych szkół prawnych 

8 M. Ruthven, Fundamentalism. A very short introduction Oxford 2007, s. 5. 
9 E. Wnuk-Lisowska, Fundamentalizm i dżihad. Groźna twarz islamu?, „Studia Religiolo-

gica” 36 (2003), s. 111–118. 



253Fundamentalizm

islamu, a mianowicie szkoła hanbalicka, utworzona przez Ahmada ibn Han-
bala, teologa, patrona i  twórcę doktryny tejże szkoły. Jej podstawowe cele 
sprowadzały się do literalnego odczytywania treści Koranu, a co za tym idzie 
do rygoryzmu prawnego oraz rezygnacji z dostosowywania nauk do wymo-
gów współczesności. Hanbalicka szkoła prawna ze względu na swój radykal-
ny charakter wchodziła w różnego rodzaju spory z alternatywnymi, mniej 
ortodoksyjnymi muzułmańskimi nurtami myślowymi lub doktrynami. Nie-
jednokrotnie spory te przybierały bardzo brutalny przebieg. Co istotne jed-
nak, toczyły się one wewnątrz tej samej religii, różnicując jej wyznawców 
na dogmatyków oraz zwolenników progresywnego interpretowania świę-
tych wersetów Koranu. W duchu nauczania ibn Hanbala działał natomiast 
kontynuator tradycjonalnego podejścia względem zasad wiary i dogmatów 
religii islamskiej, Ali al-Barbahari, o wiele bardziej rygorystyczny niż jego 
poprzednik. Al-Barbahari uznawał bowiem również rozrywkowy tryb ży-
cia, sprzedaż i  spożywanie alkoholu oraz zabawy taneczno-muzyczne za 
sprzeniewierzenie się nauczaniu Proroka oraz woli Allaha. Prześladował on 
ponadto także zwolenników szafickiej szkoły prawnej, którzy w jego prze-
konaniu posługiwali się rytuałami religijnymi znamiennymi dla szyickiego 
odłamu islamu, pozostającymi w  sprzeczności z  sunnickim charakterem 
nauk al-Barbahariego10. Kolejny etap ewolucji fundamentalizmu wiąże się 
z działalnością żyjącego w latach 1263–1328 hanbalickiego prawnika i teolo-
ga, Ahmada ibn Tajmijji, który w poczuciu zagrożenia najazdem Mongołów  
wskazał na konieczność obrony islamu przed obcą kulturą. Mimo, iż Mongo-
łowie byli wówczas wyznawcami islamu, to jednak posługiwali się własnym 
prawem zwyczajowym, nie korzystając z  norm szariatu. Dla ibn Tajmiiji 
stanowiło to wystarczający argument do wypowiedzenia Mongołom świętej 
wojny (dżihad). Jeszcze dalej w swym radykalizmie poszedł uczeń ibn Tajmiiji, 
ibn Kathir, który wybierał z Koranu te wersety, które w jego przekonaniu 
dawały niczym nieograniczone prawo do prowadzenia wojny z  innowier-
cami, określanych pogardliwie giaurami11. Upływające stulecia nie zmieniły 
zasadniczo istoty fundamentalizmu islamskiego. Nie bez znaczenia dla roz-
woju fundamentalizmu w krajach muzułmańskich pozostała także polityka 
państw europejskich realizowana w XIX w. Arabów wykorzystywano wów-

10 J. K. Pastuszak, dz. cyt. 
11 M. Samojedny, Wykładnia prawa islamu według habalickiej szkoły prawa, „Wrocławskie 

Studia Erazmiańskie” 8 (2014), s. 227–236. 



254 Judyta Bielanowska

czas jako siłę roboczą, dowolnie dysponując zasobami naturalnymi regionu 
arabskiego. Ludność muzułmańska postrzegała ponadto Europejczyków jako 
prezentujących skrajnie hedonistyczny styl życia, odległy od takich wartości 
jak honor, przywiązanie do rodziny, lojalność, braterstwo, wspólnotowość, 
a przede wszystkim umiłowanie prawa boskiego, które na Bliskim Wscho-
dzie i w krajach Maghrebu stanowiły wartości nadrzędne, niezmienne i nie-
kwestionowane. Wobec zagrożenia ekspansją kultury zachodniej poszcze-
gólni przywódcy religijni tacy jak Dżamal ad-Din (1839–1897), Muhammed 
Abduh (1849–1905) czy Hasan al-Banna (1906–1949), a  także członkowie 
potężnych struktur religijnych, jak chociażby założonego w 1928 roku Brac-
twa Muzułmańskiego, w mniej lub bardziej radykalny sposób kultywowali 
dogmatyzm, odrzucając wpływy kultury zachodniej oraz postulując powrót 
do zasad Koranu i szariatu. Tendencja ta pozostaje niezmienna po dzień dzi-
siejszy, stając się spiritus movens każdej nowo powstałej islamskiej organizacji 
fundamentalnej. Warto również zauważyć, że cechą charakterystyczną XX-
-wiecznego fundamentalizmu jest także coraz bardziej zorganizowana for-
ma tegoż zjawiska, odległa od sposobu jego obiektywizowania się we wcze-
śniejszych stuleciach, kiedy to poszczególni przywódcy duchowi nauczali 
islamu oraz jego wykładni niejako poprzez własny przykład życia religijne-
go, a także tworząc odpowiednie szkoły prawne. Obecnie organizacje fun-
damentalne przybierają najczęściej postać partii politycznych działających 
w  oparciu o, w  większości przypadków, nadinterpretowane treści Koranu. 
Przykładem tego rodzaju ustrukturyzowanej organizacji może być założone 
w Egipcie w latach XX ubiegłego wieku przez Hasana al-Bannę, wspomniane 
już Stowarzyszenie Braci Muzułmanów. 

Psychologicznym

Fundamentalizm jako zjawisko społeczne, polityczne, ideologiczne czy też 
religijne rozpatrywać należy jako swoisty fenomen o  ściśle określonej ge-
nezie, a zarazem nie dającym się w całości przewidzieć kierunku ewolucji, 
której permanentnie podlega. Mając na myśli pierwotne źródło postawy 
określanej mianem fundamentalnej, należy odwołać się do kondycji moral-
nej człowieka jako jednostki społecznej, ale przede wszystkim osobliwego 
bytu, mającego niepowtarzalną, właściwą tylko sobie konstrukcję psychicz-



255Fundamentalizm

ną. To właśnie ta płaszczyzna, warunkująca procesy poznawcze człowieka, 
sposób doświadczania i przeżywania otaczającej go rzeczywistości kształtuje 
fundamentalną postawę życiową. W  kontekście tym fundamentalizm wy-
rasta zatem z radykalizmu jako skrajnie bezkompromisowy sposób oglądu 
otaczającego świata. Dojrzała forma radykalizmu, dostrzegalnego niejedno-
krotnie w sferze publicznej, ma swoje źródła w skrajnie zindywidualizowa-
nej postawie życiowej, ukierunkowanej na rewizję zastanej rzeczywistości. 
Radykała duchowego charakteryzuje zatem idealizm, refleksyjność oraz 
szczególnie pojęta moralność, wedle której wartością nadrzędną jest dobro 
wspólnoty, do której się przynależy, przy czym w przypadku radykalizmu 
duchowego wspólnotą tą jest zazwyczaj cały świat. Osoba radykalna pod 
względem duchowym snuje zatem tyleż doniosłe, co nierealistyczne wizje 
świata opartego na imponderabiliach, takich jak na przykład powszechne 
szczęście, absolutna równość wszystkich ludzi czy też wolność, dla której nie 
istnieją żadne granice. Kolejny rodzaj radykalizmu, o wiele bardziej niebez-
pieczny z punktu widzenia swych praktycznych implikacji, dostrzegalny we 
współczesnym świecie o wiele częściej aniżeli radykalizm duchowy, to rady-
kalizm psychologiczny. Nurt ten w swych podstawowych założeniach bar-
dzo wyraźnie nawiązuje do psychoanalizy Zygmunta Freuda, wedle której 
najbardziej stłumione kompleksy i niezaspokojone popędy natury ludzkiej 
materializują się w kompulsywnych zachowaniach agresywnych, przybiera-
jąc najczęściej formę ekstremizmu politycznego, w równej mierze prawico-
wego, co lewicowego. W  odróżnieniu od radykalizmu duchowego radykał 
psychologiczny nie jest więc motywowany chęcią zmiany świata na lepsze 
i uszczęśliwienia ludzkości, a podejmowane przezeń działania pozbawione 
są choćby w szczątkowym wymiarze zaplecza aksjologicznego. Tym, co zna-
mienne dla tej odmiany radykalizmu, jest także bezrefleksyjna przemoc, za-
równo w wymiarze symbolicznym, jak i fizycznym12. Mając na względzie oba 
wyróżnione rodzaje radykalizmu możemy zauważyć, że zarówno pierwszy 
z nich, jak i drugi, jest obecny w postawie fundamentalnej, a wręcz stanowi 
nieodłączny komponent tegoż zjawiska. Fundamentalizm bowiem, sytuując 
się wyraźnie w  sferze religijnej, opiera się na radykalizmie duchowym za-

12 J. Bielanowska, Radykalizmy społeczno-polityczne III RP w kontekście współczesnych zagrożeń 
bezpieczeństwa państwa, [w:] Zwierciadła bezpieczeństwa, red. H. Sommer, H. Karwan, G. Za-
krzewski, Rzeszów 2022, s. 63–83; U. Jakubowska, Ekstremizm polityczny: studium psychologiczne, 
Gdańsk 2005. 



256 Judyta Bielanowska

zwyczaj wtedy, kiedy mamy do czynienia z wyznawcą, który w sposób ry-
gorystyczny przestrzega lub stara się zachowywać wszystkie nakazy i zakazy 
obowiązujące w danej religii i/lub wyznaniu, kierując się w tym względzie 
szczególnie pojętą moralnością. W  zdecydowanej większości przypadków 
ten rodzaj fundamentalizmu ukierunkowany jest na ściśle określoną grupę 
osób wyznających tę samą religię, a ściśle rzecz ujmując należących do tego 
samego jej odłamu. Fundamentalizm, którego podstawą byłby z kolei rady-
kalizm psychologiczny, ma tendencje uniwersalne, inkluzyjne. Dąży zatem 
niejako do narzucenia całemu światu własnego systemu wartości, nie stro-
niąc przy tym od stosowania przemocy na szeroką skalę. To zatem właśnie 
ten rodzaj fundamentalizmu jest znamienny dla działalności obecnie istnie-
jących ugrupowań terrorystycznych13. 

Istota fundamentalizmu w wymiarze:

Filozoficznym

Ukazanie istoty fundamentalizmu w aspekcie stricte filozoficznym wymaga 
przede wszystkim wglądu w te nurty myślowe, intelektualne, a nade wszyst-
ko filozoficzne, które przyczyniły się do zaistnienia postawy określanej 
dziś mianem fundamentalnej, a  tym samym ukonstytuowania się zjawiska 
fundamentalizmu jako swoistego fenomenu społeczno-kulturowego. W  tej 
części zatem nakreślone zostaną najważniejsze kierunki filozoficzne, które 
paradoksalnie i w sposób bynajmniej niezamierzony stały się zarzewiem fun-
damentalizmów różnego rodzaju. Szczególnie zasłużoną w tej mierze epoką 
było Oświecenie, zwłaszcza w wariancie francuskiej myśli racjonalistycznej. 
To właśnie wówczas francuscy rewolucjoniści głosili powszechny odwrót 
człowieka od religii postrzeganej jako wielka iluzja, będąca źródłem nie tylko 

13 Więcej na temat powiązań między czynnikiem religijnym a działalnością organizacji 
i ugrupowań terrorystycznych zob. J. Piwowarski, J. Depo, P. Pajorski, Fundamentalizm islamski 
a terroryzm w XXI wieku, Kraków 2015; M. Stańczyk-Minkiewicz, Znaczenie motywacji religij-
nej w terroryzmie międzynarodowym, „Colloquium” 1 (2009), s. 213–216. Zagadnienie to stanowi 
również oś narracyjną dzieła Czarna księga prześladowań chrześcijan w świecie (red. J. M. di Falco, 
T. Radcliffe, A. Riccardi, przeł. B. Baran, J. Gorecka-Kalita, M. Szewc-Osiecka, Poznań 2015), 
dokumentującego skalę represjonowania wyznawców Chrystusa na terenie Bliskiego Wscho-
du, w Afryce i w Azji ze strony fundamentalistów islamskich. 



257Fundamentalizm

szkodliwych przesądów, ale także wojen religijnych, prześladowań innowier-
ców oraz wszelkich innych okropności. W tego rodzaju proklamacji przodo-
wał zwłaszcza Wolter, zwany „królem filozofów”, którego spuścizna ideowa 
odcisnęła trwałe piętno na światowej filozofii. Głosił on, że istnieje tylko 
jedno prawdziwe poznanie, a mianowicie to, które dokonuje się za pomocą 
rozumu ludzkiego, który w sposób wolny i nieskrępowany dogmatami reli-
gijnymi może dociec sensu świata i jednostkowego istnienia. Oświeceniowa 
filozofia szybko przeobrażała się w nauki empiryczne, oczywiście należycie 
obudowane duchem filozoficznym. Pionierem w tej dziedzinie był niewąt-
pliwie August Comte, ideolog pozytywizmu o ogromnej sile oddziaływania 
na europejskich myślicieli. W oczywistym nawiązaniu do pozytywistycznej 
wizji świata, w której miejsca na Boga nie było lub nie powinno być, pozosta-
wali także w swej filozoficznej refleksji nad światem tacy myśliciele jak Emil 
Durkheim, Max Weber i  Karol Marks, spośród których szczególnie Karol 
Marks (w swoim przekonaniu) obnażał prawdziwą rolę religii w społeczeń-
stwie. Jego słynne powiedzenie „religia jest opium dla mas”, mimo iż powin-
no być analizowane nie jako pojedynczy cytat, lecz w kontekście, w jakim się 
pojawiło, dobrze oddaje podejście Marksa do destruktywnej według niego 
roli religii dla funkcjonowania świata, jednostki i społeczeństwa. Marksizm 
jako kierunek filozoficzny postulował w sposób jednoznaczny konieczność 
odwrotu od religii, co w praktyce przybrało postać przymusowej ateizacji 
społeczeństwa w  państwach komunistycznych. Mniej radykalny w  swoich 
przemyśleniach na temat roli religii we współczesnym świecie pozostawał 
Max Weber, który wprawdzie uzależniał postęp i nowoczesność od uwolnie-
nia istniejących instytucji z wszelkich naleciałości religijnych, jednakże in-
tencjonalnie pozostawiał w tym aspekcie przestrzeń na empiryczne udowod-
nienie proklamowanej przez siebie teorii sekularyzacji. Żaden z nich jednak 
nie wyraził się na temat Boga i religii w sposób tak radykalny jak Friedrich 
Nietzsche, który w swoim najsłynniejszym traktacie filozoficznym, Tako rze-
cze Zaratustra, wielokrotnie obwieszczał, że „Bóg umarł”14. A zatem, mając 
wgląd w najważniejsze nurty sekularyzacyjne, które na przestrzeni lat, dekad 
i stuleci zdominowały Europę, skutecznie wypierając tradycyjnie pojmowa-
ną religijność i  naturalną ludzką skłonność do poszukiwania duchowości 

14 M. Rakusa-Suszczewski, Trzy nurty badania radykalizmu społecznego, „Zoon Politikon” 
7 (2016), s. 13–33. 



258 Judyta Bielanowska

i transcendencji w świecie materialnym, możemy wskazać na najważniejszą 
przyczynę pojawienia się fundamentalizmu – najpierw jako indywidualnej 
postawy jednostki, niegodzącej się na deprecjonowanie, a w niektórych przy-
padkach wręcz instytucjonalne wyrugowanie z przestrzeni publicznej religii, 
następnie zaś jako ustrukturyzowanego zjawiska, a wręcz fenomenu społecz-
nego, kulturalnego, a nawet antropologicznego. Przyczyną tą jest mianowi-
cie radykalna niezgoda na procesy sekularyzacji, laicyzacji oraz racjonalizacji 
każdej możliwej dziedziny życia w duchu modernizacji i wszechobecnej no-
woczesności. W tym kontekście człowiek, z natury swej religijny (przy czym 
religijność tę możemy interpretować rozszerzająco jako poszukiwanie ducho-
wości, rzeczywistości niematerialnej i egzystencjalnego sensu istnienia), nie 
pozostaje bierny na postępujący permisywizm moralny, upadek autorytetów, 
relatywizację lub odwrót od tradycyjnych wartości oraz wszechobecny mate-
rializm, który nie jest w stanie zaspokoić potrzeb wyższego rzędu. Im bardziej 
zatem współczesny świat jest radykalny w swym permanentnym materialnym 
rozwoju, degradującym jednocześnie duchową sferę każdej istoty ludzkiej, 
tym bardziej radykalizują się wyznawcy poszczególnych nurtów religijnych, 
stając się z czasem fundamentalistami, a w skrajnym wariancie fanatykami 
religijnymi. 

Aksjologicznym

Aksjologia jako nauka o wartościach bardzo precyzyjnie różnicuje dwie an-
tynomiczne względem siebie kategorie moralne, a mianowicie „dobro” i „zło”. 
Nie ma między nimi punktów stycznych ani tzw. rozwiązań pośrednich. Tym 
samym pojawia się trudność w  jednoznacznym zakwalifikowaniu funda-
mentalizmu jako zjawiska jednoznacznie złego lub jednoznacznie dobrego. 
Konfuzja ta wynika z  samych cech dystynktywnych omawianego zjawiska. 
Jeśli bowiem, w zgodzie z dotychczasowymi ustaleniami, rozróżnimy funda-
mentalizm w rozumieniu wąskim od fundamentalizmu „uniwersalizującego”, 
wówczas musimy również do każdego z nich zastosować inną kategorię ak-
sjologiczną. Tak więc fundamentalizm w pierwszym zaproponowanym rozu-
mieniu stanowi jednostkową, w znaczeniu intersubiektywnym, indywidual-
ną oraz dobrowolną postawę charakteryzującą się narzuconym samemu sobie 
i praktykowanym przez samego siebie lub wąską grupę współwyznawców ry-



259Fundamentalizm

goryzmem w zakresie przestrzegania zewnętrznej doktryny i religijnych ry-
tuałów, najczęściej przy braku autentycznego, duchowego i mistycznego zjed-
noczenia z Bogiem oraz obecności intelektualnych dociekań co do Jego istoty. 

Trudno uznać, aby ten rodzaj fundamentalizmu, niepretendujący wszak-
że do narzucenia całemu światu własnej tożsamości religijnej oraz sposobu 
przeżywania jej, sytuował się w obszarze „zła”. Uprawnione wydaje się na-
tomiast stwierdzenie, że jeśli tego rodzaju postawa w jakiejkolwiek mierze 
zbliża do Boga, stając się skuteczną metodą duchowego spełnienia, wówczas 
mamy do czynienia z  „dobrem” w rozumieniu aksjologicznym. Odwrotnie 
jest w  przypadku drugiego z  wymienionych rodzajów fundamentalizmu, 
a  mianowicie fundamentalizmu o  tendencjach uniwersalnych/„uniwersali-
zujących”. Otóż, tym co znamienne dla tego rodzaju postawy tudzież zja-
wiska, jest bezwzględne dążenie do narzucenia nie tylko współwyznawcom, 
ale także całemu światu własnej wizji rzeczywistości, przy czym dla metod 
i  środków służących realizacji tego dążenia nie istnieje żadna granica mo-
ralna i etyczna, w myśl makiawelicznej zasady: „cel uświęca środki”. Rzecz 
jasna, w  wymiarze aksjologicznym, ten rodzaj fundamentalizmu uchodzi 
bezsprzecznie za „zło” w rozumieniu moralnym. 

Teologicznym

Fundamentalizm w rozumieniu stricte teologicznym nie jest tożsamy z fun-
damentalizmem religijnym. Fundamentalizm religijny bowiem materializu-
je się najczęściej jako postawa zradykalizowana, a  wręcz ekstremalna, nie 
mająca wiele wspólnego ze świadomym doświadczeniem duchowym czy też 
mistycznym ani tym bardziej z  refleksyjnym namysłem nad obowiązującą 
w danej religii doktryną i sposobem interpretacji podstawowych zasad wia-
ry przez pryzmat dynamicznie zmieniających się okoliczności zewnętrznych, 
a więc upływu lat, dekad, stuleci oraz zmian w ogólnoludzkiej mentalności. 
Fundamentalizm religijny stanowi najczęściej bierne, bezrefleksyjne naśla-
downictwo sposobu życia oraz przekonań osób uznanych za autorytety reli-
gijne lub charyzmatycznych przywódców15. W tym kontekście fundamenta-

15 E. Pace, P. Stefani, Współczesny fundamentalizm religijny, przeł. K. Stopa, Kraków 2002;  
B. Tibi, Fundamentalizm religijny, przeł. J. Danecki, Warszawa 1997. 



260 Judyta Bielanowska

lizm w znaczeniu teologicznym jawi się jako proste zaprzeczenie fundamen-
talizmu religijnego. Tym samym należy przyjąć, że fundamentalizm rozu-
miany przez pryzmat teologii stanowi indywidualną, dojrzałą postawę prze-
żywania własnej duchowości poprzez dążenie do wszechstronnego poznania 
nie tylko spisanej doktryny religijnej, lecz także ciągłego samodoskonalenia, 
wzrastania w  wierze oraz dociekaniach intelektualnych zmierzających do 
pogłębienia własnej świadomości religijnej. Tym, co odróżnia fundamenta-
lizm w aspekcie teologicznym od religijnego, jest właśnie wspomniana już 
postawa indywidualizacji własnej duchowości, pozbawionej wewnętrznego 
imperatywu nawracania innych na swoją religię oraz proklamowania wal-
ki z innowiercami. Fundamentalizm teologiczny jest zatem ukierunkowany 
niejako do wewnątrz. Mimo iż ten rodzaj fundamentalizmu wiąże się wpraw-
dzie z rygoryzmem moralnym, to jednak owo skrupulatne przestrzeganie za-
sad wiary obowiązujących w danej religii zmierza wyłącznie do pogłębienia 
własnej duchowości oraz zacieśnienia więzi z  Bogiem. W  tym przypadku 
więc, jak już wspomniano, nie są podejmowane, w szczególności intencjonal-
ne, próby nawracania innych za pomocą przemocy, przymusu, szantażu czy 
jakiejkolwiek innej formy oddziaływania, za wyjątkiem własnego przykładu 
życia zgodnego z etyką i moralnością obowiązująca w danej religii. Funda-
mentalizm teologiczny jest zatem sprzeczny nie tylko z fundamentalizmem 
religijnym, ale także z każdym innym przejawem fanatyzmu. 

Obecność fundamentalizmu we współczesnym świecie – 
aspekty praktyczne 

Jak już wspomniano, fundamentalizm, wbrew powszechnemu przekona-
niu, nie dotyczy wyłącznie religii muzułmańskiej, choć wziąwszy pod uwagę 
częstotliwość zamachów terrorystycznych motywowanych religijnie, tego 
rodzaju przeświadczenie bywa utrzymywane, a  nawet celowo podsycane 
w opinii publicznej. Z naukowo-teologicznego punktu widzenia należy jed-
nak raz jeszcze podkreślić, że fundamentalizm może zaistnieć w  różnym 
nasileniu w każdym systemie wierzeń, gdzie nadrzędną istotą duchową jest 
Bóg lub bogowie w religiach politeistycznych, bez względu na to w jaki spo-
sób definiuje się Boga i jakie cechy dystynktywne się Mu przydaje. A zatem, 
mimo iż wyznawca każdej religii może okazać się fundamentalistą, a także 



261Fundamentalizm

ze względu na to, iż postawa fundamentalna, sposób jej ekspresji i zewnętrz-
nych przejawów są w dużej mierze tożsame niezależnie od religii czy wyzna-
nia, warto odnieść się tylko do głównych, najbardziej reprezentatywnych dla 
świata, religii, a zatem islamu, chrześcijaństwa, judaizmu oraz hinduizmu. 

Fundamentalizm w islamie 

Pomimo tego, że fundamentalizm może zaistnieć w każdym systemie reli-
gijnym16, politycznym, a  także indywidualnym, na poziomie jednostkowej 
świadomości płaszczyzną, na której obiektywizuje się on w sposób najbar-
dziej wyrazisty, pozostaje religia muzułmańska. Wynika to przede wszyst-
kim z przesłanek historycznych, warunkujących ukształtowanie się najbar-
dziej podstawowej formy fundamentalizmu w  rozumieniu ogólnym oraz 
poszczególnych, mniej lub bardziej niebezpiecznych, wariantów tegoż zja-
wiska. Nie bez znaczenia pozostaje również obyczajowość oraz kultura życia 
muzułmanów, przy czym zarówno kwestie obyczajowe, jak i przekazywana 
z  pokolenia na pokolenie tradycja oraz całokształt misternie powiązanych 
aspektów politycznych, gospodarczych i  społecznych podporządkowanych 
normom życia religijnego, stanowią podatny grunt dla rozwinięcia się doj-
rzałej, ekstremalnej formy fundamentalizmu. Szczególne zagrożenie ze stro-
ny fundamentalizmu islamskiego pojawia się w państwach, w których religią 
dominującą lub wyłączną jest islam17. Spośród rozlicznych odłamów funda-
mentalizmów islamskich na uwagę zasługują te, które odegrały historyczną 
rolę w kształtowaniu mentalności radykalnych muzułmanów:

•	 utworzona w Bagdadzie hanbalicka szkoła teologii i prawa (IX–XIV 
w.), zakładająca całkowity literalizm w  odczytywaniu treści zawar-
tych w świętych tekstach islamu i będącą w całkowitej opozycji wobec 
władzy kalifa;

16 Zob. m.in. Faith-based Radicalism: Christianity, Islam, and Judaism Between Constructive 
Activism and Destructive Fanaticisim, red. Ch. Timmerman et al., Bruksela 2007. 

17 Obszerną bazę źródłową na temat historii i ewolucji islamu, jego rozmaitych odłamów, 
a także postaci kluczowych z punktu widzenia krzewienia tejże religii stanowi zbiór materia-
łów dostępnych na stronie Oxford Islamic Studies Online, https://www.oxfordreference.com/
page/oxfordislamicstudies/, dostęp z: 06.08.2024, a także w publikacji Modernist and fundamenta-
list debates in islam, red. M. Moaddel, K. Talattof, New York 2002. 

https://www.oxfordreference.com/page/oxfordislamicstudies/
https://www.oxfordreference.com/page/oxfordislamicstudies/


262 Judyta Bielanowska

•	 wywodząca się z Arabii fundamentalistyczna doktryna zwana wahha-
bizmem (XVIIII w.), postulująca literalizm, kontrolę polityczną oraz 
bardzo ścisłe regulowanie obyczajów społecznych; unowocześniona 
w latach 1960–1970, kiedy to jako „wahhabio-salafijja” stanowiła ruch 
hybrydowy oparty zarówno na tradycyjnym wahabbizmie, jak i  re-
prezentacji politycznej na wzór Stowarzyszenia Braci Muzułmanów;

•	 doktryna zwana „szyizmem imamitów” (XVI–XVIII w.), ukształto-
wana przez szkołę usulicką, proklamującą wiarę w  imama jako na-
stępcę Mahometa, a w sferze praktycznej dążąca do całkowitej kon-
troli społeczeństwa i polityki;

•	 sunnicka ideologia modernistyczna, występująca w różnych warian-
tach, pierwotnie jako „salafijja” (XVIII–XIX w.), w teorii postulująca 
„odnowienie” i „racjonalizację” islamu, a w praktyce zaś interpretująca 
Koran w sposób niezwykle rygorystyczny i dosłowny; w późniejszych 
latach ewoluowała, przybierając formy: 1) „misyjnej salafijii”, realizują-
cej swoje cele poprzez kaznodziejstwo, działalność charytatywną i do-
broczynną oraz naukę pisania i czytania; 2) „reformatorskiej salafijji”, 
wyrażającej się w działalności m.in. Braci Muzułmanów i zmierzającej 
do narzucenia politycznej wizji islamu, szariatu i utworzenia „państwa 
islamu”; 3) salafijji, odwołującej się do dżihadu, stawiającej sobie za cel 
walkę z niewiernymi oraz przywrócenie kalifatu. Ostatnia z wymie-
nionych odmian „salafijji” jest szczególnie niebezpieczna nie tylko dla 
poszczególnych grup wyznaniowych religii muzułmańskiej, lecz także 
dla całego świata i  ludzkości. To bowiem z tego nurtu wywodzą się 
organizacje terrorystyczne takie jak: Dżama’a Islamijja, Al-Ka’ida czy 
Państwo Islamskie (ISIS)18. 

Fundamentalizm w chrześcijaństwie

Fundamentalizm w chrześcijaństwie jest zjawiskiem trudnym do zoperacjo-
nalizowania ze względu na cechy dystynktywne religii chrześcijańskiej, będą-
ce w swej istocie prostym zaprzeczeniem fundamentalizmu. Naczelne zasady 

18 A.-C., Larroque, Geopolityka fundamentalizmów muzułmańskich, przeł. K. Sztyler, Warsza-
wa 2015. 



263Fundamentalizm

chrześcijaństwa nakazujące miłość bliźniego, nadstawienie drugiego policz-
ka, przebaczenie wszystkiego i wszystkim, a także modlitwę za nieprzyjaciół 
oraz oprawców wykluczają wszelki radykalizm względem drugiego człowie-
ka, grupy społecznej czy jakiegokolwiek innego podmiotu. Zarówno bowiem 
pierwotne nauczanie Jezusa Chrystusa, misja apostolska jego uczniów, jak 
również społeczna nauka Kościoła, a także indywidualna postawa życiowa 
chrześcijan stają się bezpośrednią negacją zachowań właściwych dla funda-
mentalizmu tudzież fanatyzmu religijnego, a więc nienawiści lub wrogości 
względem wyznawców innych religii, bezwzględnej walki ideologiczno-kul-
turowej prowadzonej „w imię Boga”, deprecjonowania odmiennych kultów 
religijnych, a zarazem dowodzenia moralnej i teologicznej wyższości chrze-
ścijaństwa nad innymi systemami wierzeń. Prowadzona współcześnie misyj-
na działalność Kościoła na całym świecie, zaangażowanie na rzecz krzewienia 
humanitaryzmu i nauczanie w duchu bezwarunkowego miłosierdzia wzglę-
dem każdego człowieka również nie mają znamion radykalizmu, przymusza-
nia do przyjęcia wiary chrześcijańskiej ani jakichkolwiek innych oznak presji 
wywieranej na osoby z  innych kręgów kulturowych. Dlatego też pewnym 
paradoksem pozostaje fakt, iż nawet w chrześcijaństwie, określanym niekie-
dy religią pokoju i miłości bliźniego, pojawiają się nurty zradykalizowane, 
a  wręcz otwarcie fundamentalne, jak chociażby amerykański nurt nowej 
chrześcijańskiej prawicy. Podobnie jak w  przypadku fundamentalizmu is-
lamskiego, judaistycznego oraz hinduistycznego, chrześcijański fundamen-
talizm zaistniał w sferze publicznej jako przeciwwaga dla postępującej we 
wszystkich dziedzinach życia modernizacji. Począwszy od 1910 roku trady-
cjonaliści chrześcijańscy, zwłaszcza wyznania protestanckiego, kultywowa-
li określone przekonania oraz zasady działania. W szczególności dowodzili 
nieomylności i niepodważalności Słowa Bożego zawartego w Biblii, której 
treści rozumiane były literalnie, nie zaś jako metafory. Konsekwencję takiego 
przekonania stanowił natomiast swoisty separatyzm tradycjonalistów chrze-
ścijańskich od innych, bardziej liberalnych nurtów religijnych oraz kierun-
ków myślowych, co miało przełożenie także na ówczesną politykę Stanów 
Zjednoczonych, gdzie spory między tradycyjnie pojmowaną lewicą i prawicą 
coraz bardziej wpisywały się w istniejące podziały wewnątrzreligijne. Punk-
tem odniesienia dla rygoryzmu moralnego kultywowanego przez najbardziej 
radykalnych w  swoich poglądach chrześcijan było także życie obyczajowe, 
zwłaszcza seksualność człowieka czy też społeczna rola rodziny i jej znacze-



264 Judyta Bielanowska

nia dla duchowego wzrostu każdej osoby ludzkiej19. W miarę upływu czasu, 
a konkretnie od lat 30. XX w., fundamentalizm chrześcijański w wariancie 
protestanckim stopniowo tracił na znaczeniu. Współczesny fundamentalizm 
odnoszący się w jakiejś mierze do chrześcijaństwa odnaleźć można natomiast 
w działalności sekt, stowarzyszeń oraz charyzmatycznych wspólnot religij-
nych, przy czym w  przypadku dwóch ostatnich należy raczej wskazywać 
na swoistą formację duchową, jakiej podlegają ich członkowie, zmierzającą 
przede wszystkim do odnowienia relacji z Bogiem, aniżeli na tradycyjnie ro-
zumiany fundamentalizm. 

Fundamentalizm w judaizmie

Fundamentalizm występujący w  judaizmie bardzo wyraźnie uwikłany jest 
w historię polityczną narodu żydowskiego oraz kontekst geopolityczny, zwią-
zany z  konfliktem arabsko-izraelskim, zwanym również konfliktem pale-
styńskim. Fundamentalizm judaistyczny stanowi zatem niejako odzwiercie-
dlenie nurtu zwanego „syjonizmem”, a więc dążności początkowo do utwo-
rzenia państwa Izrael, co nastąpiło w 1948 roku, następnie zaś do utrzymania 
jedności narodu żydowskiego żyjącego w diasporze, a więc rozproszeniu. Tak 
rozumiany syjonizm, a  zarazem fundamentalizm wyrosły z  tejże postawy, 
oscylują wokół politycznych i kulturowych napięć pomiędzy Żydami a pale-
styńskim ruchem narodowym, nacjonalizmem arabskim oraz fundamentali-
zmem islamskim. Judaistyczny wariant fundamentalizmu zaczęto dostrzegać 
dopiero w  1994 roku, kiedy to żydowski osadnik Baruch Goldman doko-
nał w Hebronie masowego mordu na modlących się muzułmanach. Geneza 
tego zdarzenia sięga roku 1967, kiedy to właśnie w Hebronie po izraelskim 
zwycięstwie w wojnie sześciodniowej z siłami koalicji arabskiej rozpoczął się 
ruch osiedleńczy na zajętych przez Żydów terytoriach. Nieprzejednana po-
stawa Izraela względem Palestyńczyków artykułowana słowami nieżyjącego 
już fundamentalistycznego przywódcy, rabina Mosze Levingera, kategorycz-
nie odrzuca wszelkie możliwości pokojowej koegzystencji obu zwaśnionych 
stron na ziemiach Zachodniego Brzegu Jordanu, twierdząc przy tym, że Pa-

19 M. Pomarański, Współczesny amerykański fundamentalizm protestancki, Lublin 2013. 



265Fundamentalizm

lestyńczycy nie mają żadnych praw narodowych20. Spośród licznych pomniej-
szych grup ortodoksji judaistycznej charakterystyczny i znaczący dla kultury 
i religii żydowskiej pozostaje ultraortodoksyjny ruch charedi (dosł. „w bojaźni 
Bożej”), stanowiący obecnie około 12 proc. społeczeństwa izraelskiego. Tym, 
co znamienne dla społeczności charedim, jest przede wszystkim zwrot ku sfe-
rze sacrum, a co za tym idzie odrzucenie świata świeckiego oraz pogłębienie 
praktyk religijnych. Warto zaznaczyć, że rygoryzm moralny, samoizolacja od 
świata, potępienie reformistycznego nurtu judaizmu niejednokrotnie sta-
ją się przyczyną konfliktów między przedstawicielami i  członkami charedi 
a świecką częścią społeczeństwa żydowskiego21. 

Fundamentalizm w hinduizmie

Fundamentalizm w hinduizmie czerpie swoje źródło, analogicznie jak pozo-
stałe warianty fundamentalizmu, z radykalnej postawy lęku, obaw i niepo-
koju społecznego przed utratą status quo. Geneza fundamentalizmu obecne-
go na subkontynencie indyjskim sięga epoki nowożytnej, a w szczególności 
XVIII i XIX w. Nowoczesność, a wraz z nią presja modernizacyjna niemal 
wszystkich obszarów życia społeczności indyjskiej, stanowiła zagrożenie dla 
dotychczasowych wartości, autorytetów oraz tożsamości kulturowej, tym 
większe, im ściślej organizacja życia społeczno-politycznego usankcjonowana 
była religijnie. Na fali powszechnej dezaprobaty oraz coraz wyraźniejszego 
sprzeciwu wobec dyktatu kultury zachodniej w  1925 r. ukonstytuowała się 
w Indiach najbardziej znacząca dla tamtejszego fundamentalizmu religijnego 
oraz nacjonalizmu hinduskiego organizacja, działająca pod nazwą Rashtriya 
Swayamsevak Sangh (hind. Narodowa Organizacja Ochotników, nazywana 
w skrócie RSS). Pierwszym jej przywódcą, a zarazem założycielem był nacjo-
nalistyczny działacz Keshav Baliram Hedgewar. Myśl polityczna RSS ewolu-

20 K. Izak, Nie tylko islam. Ekstremizm i  terroryzm religijny, „Przegląd Bezpieczeństwa 
Wewnętrznego” 7 (2015), nr 12, s. 183–210; Silberstein, L. J. (red.), Jewish Fundamentalism in 
Comparative Perspective: Religion, Ideology, and the Crisis of Morality, New York 1993.

21 R. Weiss, Haredim (Charedim), or Ultra-Ortodox Jews, https://www.myjewishlearning.
com/article/haredim-charedim/, dostęp z: 06.08.2024; M. Matusiak, Ultraortodoksyjni Żydzi 
w  Izraelu – epidemia jako probierz wyzwań, https://www.osw.waw.pl/pl/publikacje/komen-
tarze-osw/2020-06-23/ultraortodoksyjni-zydzi-w-izraelu-epidemia-jako-probierz, dostęp z: 
06.08.2024. 

https://www.myjewishlearning.com/article/haredim-charedim/
https://www.myjewishlearning.com/article/haredim-charedim/
https://www.osw.waw.pl/pl/publikacje/komentarze-osw/2020-06-23/ultraortodoksyjni-zydzi-w-izraelu-epidemia-jako-probierz
https://www.osw.waw.pl/pl/publikacje/komentarze-osw/2020-06-23/ultraortodoksyjni-zydzi-w-izraelu-epidemia-jako-probierz


266 Judyta Bielanowska

owała, stając się coraz bardziej restrykcyjną, wraz z kolejnymi jej najznamie-
nitszymi przedstawicielami, którymi oprócz wspomnianego już Hedgewara, 
byli między innym Madhav Sadashivrao Golwalkar oraz Deendayal Upadhy-
aya. Zasadniczym jednakże jej trzonem pozostaje swoiście pojęta koncepcja 
„hinduskości”, będąca osobliwym buntem wobec wzorców kultury i  religii 
islamu oraz zachodniego chrześcijaństwa. Ogólnie rzecz ujmując, Narodowa 
Organizacja Ochotników postulowała oraz organizowała centrum kulturo-
wej tożsamości Hindusów na fundamencie wspólnoty krwi aryjskich przod-
ków, ideologii hindutwy, wedle której wszystkie narody podlegają naturalnej 
selekcji, oraz upatrywaniu nieprzejednanego wroga w  wyznawcach islamu. 
Totalitarny wydźwięk tak rozumianej hinduskości obiektywizuje się również 
w postrzeganiu roli jednostki jako bezwzględnie oraz niemal mistycznie pod-
porządkowanej wspólnocie, a  więc narodowi hinduskiemu, oraz jej celom. 
Oczywiście, jak już wspomniano, stopień radykalizacji zapatrywań na świat 
i ludzkość ze strony RSS różnił się w zależności od tego, kto personalnie stał 
na czele tej organizacji, przy czym największe nasilenie fundamentalizmu 
myśli politycznej w jej obrębie nastąpiło w czasach przywództwa Madhavy 
Sadashiva Golwalkara. Narodowa Organizacja Ochotników wywarła prze-
możny wpływ na obecne radykalne kierunki myślowe oraz nacjonalistyczne 
ugrupowania polityczne, jak chociażby Indyjską Partię Ludową22. 

Podsumowanie

Fundamentalizm jako zjawisko skonceptualizowane przede wszystkim w na-
ukach teologicznych oraz religioznawstwie nabrał szczególnego znaczenia 
w dobie modernizmu jako przeciwwaga i odpowiedź na postępującą relaty-
wizację wartości, norm i zasad oraz upadek dotychczasowych autorytetów. 
Właściwe rozumienie fundamentalizmu wymaga wzięcia pod uwagę dwóch 
płaszczyzn znaczeniowych tego terminu oraz niejako dwóch rzeczywistych 
możliwości jego zaistnienia. Mianem fundamentalizmu określa się bowiem 
z jednej strony postawę gorliwości i zapału religijnego, właściwego w szcze-
gólności neofitom, a więc osobom dopiero co nawróconym na daną religię, 

22 J. Stępień, Hinduski fundamentalizm religijny. Myśl polityczna Narodowej Organizacji Ochot-
ników (Rashtriya Swayamsevak Sangh), Kraków 2014. Więcej na temat tej organizacji zob. Rash-
triya Swayamsevak Sangh, https://www.rss.org/, dostęp z: 06.08.2024. 

https://www.rss.org/


267Fundamentalizm

którzy skrupulatnie, a wręcz ostentacyjnie wypełniają normy religijne, wni-
kliwie studiując przy tym święte księgi danego systemu wierzeń. W tym wy-
padku fundamentalizm utożsamiany jest z ortodoksją i/lub dogmatyzmem. 
Niekiedy zaś osoba reprezentująca ten rodzaj religijności nazywana jest fa-
natykiem religijnym, przy czym określenie to może oddawać rzeczywisty 
stan rzeczy lub służyć jako inwektywa. Fundamentalizm może być także 
rozumiany jako zjawisko znamienne dla postawy skrajnie zradykalizowanej 
pod względem religijnym. Wówczas charakteryzuje się ono bezwzględnym 
dążeniem wyznawców danej religii do uniwersalizacji wartości i zasad w niej 
obowiązujących, stając się swoistą legitymizacją działań ugrupowań terrory-
stycznych, nadinterpretowujących spisaną doktrynę religijną, w szczególno-
ści zaś te jej zapisy, stanowiące metafory i wymagające pogłębionego namysłu 
nad ich treścią. Prawdopodobieństwo zaistnienia fundamentalizmu, mimo 
iż zdaje się najwyższe w religii muzułmańskiej, w pewnych okolicznościach 
może być obecne również w  chrześcijaństwie, judaizmie, hinduizmie oraz 
religiach politeistycznych i  animistycznych. W każdej z nich natomiast ta 
druga odmiana fundamentalizmu jest równie niebezpieczna zarówno dla 
świata, jak i dla człowieka. 

Glosariusz

Dog mat – (gr. dogma) w tradycji filozofii przedchrześcijańskiej normatyw-
ne twierdzenie, teza lub aksjomat. W kontekście teologicznym dogmat sta-
nowi doktrynę, w której prawda objawiona przedstawiona została w sposób 
ostateczny, absolutny, stając się tym samym obowiązującą dla wszystkich 
wyznawców danej religii. Odrzucenie dogmatu jest równoznaczne z herezją 
i jako takie potępione anatemą. 

Dżihad – (w wersji czasownikowej dżahada – „robić wysiłek”) – we właści-
wym, pierwotnym rozumieniu oznacza dążenie do podejmowania wysiłku 
celem osiągnięcia doskonałości religijnej, wzmocnienia wiary oraz otrzyma-
nia daru życia wiecznego. W kulturze europejskiej diżhad tłumaczony jest 
nieprecyzyjnie jako „święta wojna” z innowiercami. Nadinterpretacja ta jest 
właściwa również dla islamskich ugrupowań fundamentalnych oraz organi-
zacji terrorystycznych. 



268 Judyta Bielanowska

R adyka l i zm – skrajna, bezkompromisowa postawa przywiązania do 
określonego światopoglądu, systemu wartości i przekonań, z jednoczesnym 
deprecjonowaniem istniejących odmienności i brakiem akceptacji dla róż-
norodności. Radykalizm ma najczęściej podłoże polityczne, religijne i  ide-
ologiczne. W wymiarze teologicznym stanowi najczęściej punkt wyjścia dla 
działań organizacji terrorystycznych, w szczególności w systemach teokra-
tycznych. 

Szar iat – doktryna religijna, społeczna i  polityczna regulująca wszystkie 
aspekty życia muzułmanów. W państwach, w których religią dominującą lub 
wyłączną jest islam szariat stanowi jedyne obowiązujące prawo, zaczerpnięte 
wprost z zapisów Koranu. 

Bibliografia

Ź r ó d ł a

Koran, przekł. i komentarz J. Bielawski, Warszawa 2008. 

O p r a c o w a n i a

Armstrong K., W  imię Boga. Fundamentalizm w  judaizmie, chrześcijaństwie i  islamie, 
Warszawa 2005. 

Berger P., Zijderveld A., Pochwała wątpliwości. Jak mieć przekonania i nie stać się fana-
tykiem, przeł. S. Baranowski, Kraków 2010. 

Bielanowska J., Dogmat [hasło], [w:] Leksykon wiedzy politologicznej, red. J. Marszałek-
-Kawa, D. Plecka, Toruń 2018, s. 93–94. 

Bielanowska J., Radykalizmy społeczno-polityczne III RP w kontekście współczesnych za-
grożeń bezpieczeństwa państwa, [w:] Zwierciadła bezpieczeństwa, red. H. Sommer,  
H. Karwan, G. Zakrzewski, Rzeszów 2022, s. 63–83. 

Bruce S., Fundamentalizm, przeł. S. Królak, Warszawa 2006. 
Eliade M., Sacrum a profanum. O istocie sfery religijnej, przeł. B. Baran, Warszawa 2022. 
Eliade M., Traktat o historii religii, przeł. J. Kowalski, Warszawa 2011. 
Eliade M., W poszukiwaniu historii i znaczenia religii, przeł. A. Grzybek, Warszawa 1997. 
di Falco, J. M., Radcliffe, T., Riccardi, A. (red.), Czarna księga prześladowań chrześcijan 

w świecie, przeł. B. Baran, J. Gorecka-Kalita, M. Szewc-Osiecka, Poznań 2015. 
Izak K., Nie tylko islam. Ekstremizm i  terroryzm religijny, „Przegląd Bezpieczeństwa 

Wewnętrznego” 7 (2015), nr 12, s. 183–210. 
Jakubowska U., Ekstremizm polityczny: studium psychologiczne, Gdańsk 2005. 



269Fundamentalizm

Larroque A. C., Geopolityka fundamentalizmów muzułmańskich, przeł. K. Sztyler, War-
szawa 2015. 

Moaddel, M., Talattof, K. (red.), Modernist and Fundamentalist Debates in Islam, New 
York 2002. 

Pace E., Stefani P., Współczesny fundamentalizm religijny, przeł. K. Stopa, Kraków 2002.
Piwowarski J., Depo J., Pajorski P., Fundamentalizm islamski a terroryzm w XXI wieku, 

Kraków 2015. 
Pomarański M., Współczesny amerykański fundamentalizm protestancki, Lublin 2013. 
Rakusa-Suszczewski M., Trzy nurty badania radykalizmu społecznego, „Zoon Politikon” 

7 (2016), s. 13–33. 
Ruthven M., Fundamentalism. A very short introduction, Oxford 2007. 
Samojedny M., Wykładnia prawa islamu według habalickiej szkoły prawa, „Wrocławskie 

Studia Erazmiańskie” 8 (2014), s. 227–236. 
Silberstein, L. J. (red.), Jewish Fundamentalism in Comparative Perspective: Religion, Ide-

ology, and the Crisis of Morality, New York 1993. 
Stańczyk-Minkiewicz M., Znaczenie motywacji religijnej w terroryzmie międzynarodo-

wym, „Colloquium” 1 (2009), s. 201–216. 
Stępień J., Hinduski fundamentalizm religijny. Myśl polityczna Narodowej Organizacji 

Ochotników (Rashtriya Swayamsevak Sangh), Kraków 2014. 
Sztajer S., Idea homo religiosus a współczesne przemiany religijności, „Przegląd Religio-

znawczy” 236 (2010), nr 2, s. 17–26. 
Tibi B., Fundamentalizm religijny, przeł. J. Danecki, Warszawa 1997. 
Timmerman, Ch., et al. (red.), Faith-Based Radicalism: Christianity, Islam, and Judaism 

Between Constructive Activism and Destructive Fanaticism, Bruksela 2007. 
Włodarczyk R., Wymiary fundamentalizmu religijnego w ujęciu teoretycznym, [w:] Mię-

dzy ekskluzją a inkluzją w edukacji religijnej, red. M. Humeniuk, I. Paszenda, Wro-
cław 2017, s. 15–39. 

Wnuk-Lisowska, E., Fundamentalizm i dżihad. Groźna twarz islamu?, „Studia Religio-
logica” 36 (2003), s. 111–118. 

Zdybicka Z. J., Czy człowiek jest homo religiosus?, „Roczniki Filozoficzne” 37–38 (1989–
–1990), nr 1, s. 239–252. 

N e t o g r a f i a

Matusiak M., Ultraortodoksyjni Żydzi w Izraelu – epidemia jako probierz wyzwań, https://
www.osw.waw.pl/pl/publikacje/komentarze-osw/2020-06-23/ultraortodoksyjni-
zydzi-w-izraelu-epidemia-jako-probierz, dostęp z: 06.09.2024. 

Oxford Islamic Studies Online, https://www.oxfordreference.com/page/oxfordisla-
micstudies/, dostęp z: 06.09.2024.

Pastuszak J. K., Podstawy średniowiecznego i współczesnego fundamentalizmu islamskiego, 
https://www.konflikty.pl/historia/sredniowiecze/podstawy-fundamentalizmu-
-islamskiego/, dostęp z: 06.09.2024.

https://www.osw.waw.pl/pl/publikacje/komentarze-osw/2020-06-23/ultraortodoksyjni-zydzi-w-izraelu-epidemia-jako-probierz
https://www.osw.waw.pl/pl/publikacje/komentarze-osw/2020-06-23/ultraortodoksyjni-zydzi-w-izraelu-epidemia-jako-probierz
https://www.osw.waw.pl/pl/publikacje/komentarze-osw/2020-06-23/ultraortodoksyjni-zydzi-w-izraelu-epidemia-jako-probierz
https://www.oxfordreference.com/page/oxfordislamicstudies/
https://www.oxfordreference.com/page/oxfordislamicstudies/
https://www.konflikty.pl/historia/sredniowiecze/podstawy-fundamentalizmu-islamskiego/
https://www.konflikty.pl/historia/sredniowiecze/podstawy-fundamentalizmu-islamskiego/


270 Judyta Bielanowska

Rashtriya Swayamsevak Sangh, https://www.rss.org/, dostęp z: 06.09.2024. 
Weiss R., Haredim (Charedim), or Ultra-Orthodox Jews, https://www.myjewishlearning.

com/article/haredim-charedim/, dostęp z: 06.09.2024. 

https://www.rss.org/
https://www.myjewishlearning.com/article/haredim-charedim/
https://www.myjewishlearning.com/article/haredim-charedim/


Totalitaryzm

Wprowadzenie do zagadnienia 

Totalitaryzm stanowi przede wszystkim ideologię o  ściśle określonych ce-
chach dystynktywnych, znamienną dla tak zwanych „zamkniętych” syste-
mów politycznych, będących podstawowym punktem odniesienia dla ure-
alnienia tendencji „antywolnościowych” w najszerszym rozumieniu tego sło-
wa. W zdecydowanej większości przypadków totalitaryzm odnosi się zatem 
do sposobu funkcjonowania państwa oraz społeczeństwa wedle narzuconych 
odgórnie i nienegocjowalnych zasad, regulujących absolutnie wszystkie dzie-
dziny życia społecznego, politycznego, gospodarczego, kulturalnego i umy-
słowego. Z punktu widzenia historii świata i dziejów ludzkości totalitaryzm 
ujawnił się w sposób najpełniejszy w XX w. pod postacią faszyzmu, nazizmu 
i komunizmu, aczkolwiek obecnie również można zaobserwować dążenia do 
totalitaryzacji świata i  metod rządzenia, zwłaszcza w  systemach politycz-
nych państw niedemokratycznych, mimo iż najczęściej nie czerpią one jed-
noznacznej legitymacji do swych działań z konkretnych nurtów ideologii to-
talitarnych, lecz z o wiele bardzie pragmatycznych przesłanek sprzyjających 
kumulacji niczym nieograniczonej władzy w  rękach wąskiej grupy osób. 
Pojęcie „totalitaryzmu” odnieść można również do specyficznego sposobu 

Dr Judyta BI E L A NOWSK A
Pomorska Szkoła Wyższa w Starogardzie Gdańskim

Europejskie Centrum Solidarności



272 Judyta Bielanowska

myślenia, polegającego na istotnym ograniczeniu intelektualnym osoby my-
ślącej w sposób „totalny”, a zatem niedopuszczający do świadomości istnieją-
cego zróżnicowania świata i jego złożoności, a także skłonnej uznać nadrzęd-
ność racji oraz słuszność dominacji osoby lub grupy osób, znajdujących się na 
wyższym szczeblu hierarchii społeczno-politycznej, w szczególności w struk-
turze władzy. Znamiona totalitaryzmu zauważalne są także w  niektórych 
systemach religijnych i/lub poszczególnych ich wyznaniach. Wówczas rozu-
mienie totalitaryzmu bliskie jest fundamentalizmowi i dogmatyzmowi. 

Etymologia słowa „totalitaryzm” 

Słowo „totalitaryzm” wywodzi się z łacińskiego słowa totus lub totalis – cały, 
całkowity, całościowy; a zatem obejmujący wszystkie dziedziny życia. W języ-
ku włoskim tłumaczone jest ono jako totalitario i to właśnie we Włoszech roz-
poczęto szerokie posługiwanie się terminem „totalitaryzm”, odnosząc je do 
ideologii, partii i ruchów politycznych, przywódców oraz państw. W 1922 r.  
Benito Mussolini, ogłaszając koncepcję państwa totalitarnego, posłużył się 
określeniem stato totalitario. W  języku angielskim natomiast, jak podaje 
Eugene Kamenka, słowo totalitarian pojawiło się w 1926 r. Niekiedy nazwa 
„totalitaryzm”, ze względu na swą etymologię, używana jest zamiennie z na-
zwą „totalizm”, którą w państwach socjalistycznych określano reżim faszy-
stowski. W pozostałych krajach, a w późniejszym okresie także w państwach 
postsocjalistycznych, w powszechnym użyciu pozostaje jednakże określenie 
„totalitaryzm”1. Ze względu na samo znaczenie terminu, a także z uwagi na 
kontekst historyczny, „totalitaryzm” bywa przeciwstawiany i  traktowany 
antynomicznie względem otwartego społeczeństwa liberalnej demokracji. 
Tego rodzaju zróżnicowanie wyrażone zostało w związku z wydarzeniami 
II wojny światowej między innymi przez Isabel Paterson2 i Karla Poppera3. 

1 E. Kamenka, Totalitaryzm, [w:] Przewodnik po współczesnej filozofii politycznej, red.  
R. E. Goodin i P. Pettit, Warszawa 1998, s. 800. 

2 I. Paterson, The God of the Machine, London 1993. 
3 K. Popper, The open society and its enemies, New Jersey 2020; tenże, The poverty of histor-

icism, London 1957. 



273Totalitaryzm

Historyczne ujęcie totalitaryzmu 

Mając na względzie dystynktywne cechy totalitaryzmu, a także teoretyczno-
-filozoficzne podłoże tego zjawiska, które w tym zakresie ukonstytuowało się 
na gruncie utopijnych wizji świata i egzystencji ludzkości, nakreślonych przez 
najważniejszych filozofów i myślicieli, począwszy od czasów starożytnych aż do 
nowożytności, należy wskazać, że mianem „totalitarnych” określano nie tylko  
XX-wieczne systemy polityczne, funkcjonujące w oparciu o ideologię faszy-
stowską/nazistowską i  komunistyczną4. Pierwsza faza totalitaryzmu miała 
miejsce w latach 20. XX w., zaś samo określenie „totalitaryzm” zostało wów-
czas rozpowszechnione przez filozofa i  bliskiego współpracownika Benita 
Mussoliniego, Giovanniego Gentilego. Początkowo było ono używane przez 
liberalnych przeciwników politycznych włoskiego przywódcy, następnie zaś 
przez samego Duce, który w przemówieniu z 1925 roku, atakując pozostało-
ści parlamentarnej opozycji użył sformułowania „nasza nieugięta totalitarna 
wola”. Z kolei w Niemczech hitlerowskich terminu „totalitaryzm” używano 
zdecydowanie rzadziej. Początkowo, w 1930 roku, pojawiało się ono w publi-
cystyce narodowych socjalistów, kiedy to niemiecki pisarz Ernst Jünger pisał 
o „totalnej mobilizacji”, zaś czołowy ideolog Narodowo-Socjalistycznej Nie-
mieckiej Partii Robotniczej (NSDAP), Carl Schmitt, analizował i omawiał 
ideę „państwa totalitarnego”. Pewnym paradoksem pozostaje natomiast, że 
to właśnie sam przywódca totalitarny nazistowskich Niemiec, Adolf Hitler, 
dystansował się od stosowania terminu „totalitaryzm” i preferował używanie 
słowa „autorytarny” (niem. autoritär). Drugą fazę rozwoju znaczenia totali-
taryzmu datuje się z kolei na lata 1939–1940, kiedy to, po zawarciu sojuszni-
czego paktu Ribbentrop – Mołotow między nazistowskimi Niemcami a ko-
munistycznym Związkiem Radzieckim, państwa demokratyczne określały 
mianem „totalitarnych” trzy kraje, a mianowicie Włochy, Niemcy i ZSRR. 
W nieco innym kontekście posługiwano się terminem „totalitaryzm” w la-
tach 40. XX w., kiedy to propagandziści Związku Radzieckiego określali tym 
mianem wyłącznie rządy faszystowskie. Okoliczności II wojny światowej, 
zawiązanie się koalicji antyhitlerowskiej z  dominującym udziałem ZSRR, 
stały się bowiem płaszczyzną przyjęcia jednoznacznie negatywnej interpre-
tacji totalitaryzmu jako systemu wszechobejmującego zniewolenia. Stąd też 

4 Ł. Stefaniak, Utopizm: źródła myślowe i konsekwencje cywilizacyjne, Lublin 2011.



274 Judyta Bielanowska

bez względu na obiektywne uwarunkowania reżimu stalinowskiego w ZSRR 
o jednoznacznie totalitarnej wymowie, którego apogeum przypada na lata 
1929–1953, powojenny porządek świata niejako legitymizował odnosze-
nie pojęcia „totalitaryzm” tylko do enumeratywnie wskazanych systemów, 
w tym zwłaszcza nazistowskich Niemiec. Trzecim etapem na drodze histo-
rycznej ewolucji znaczenia terminu „totalitaryzm” były natomiast lata 50., 
60.5, i 70. XX wieku. Wtedy to znacznie wypaczono właściwe rozumienie „to-
talitaryzmu”, nazywając tym mianem, obok wskazanych już systemów faszy-
stowskich, nazistowskich i komunistycznych, także starożytną Spartę, Rzym 
za panowania Dioklecjana, idealną republikę Platona, Genewę w  czasach 
Jana Kalwina, carską Rosję, a nawet Kościół katolicki. Co więcej, w opinii 
marksistowskiego socjologa i filozofa, Herberta Marcuse, Stany Zjednoczo-
ne również uchodziły za totalitarne6. Ostatnia, czwarta faza totalitaryzmu, 
która trwa do dziś, odnosi się natomiast do coraz bardziej dyskursywnego 
traktowania tego terminu7. Z jednej bowiem strony rozpatrywane jest ono 
ściśle, i rygorystycznie pod względem formalnym, przez pryzmat kryteriów 
klasyfikacyjnych powstałych na gruncie refleksji naukowej, z drugiej nato-
miast funkcjonuje jako zwrot publicystyczny, a więc najczęściej jako swoista 
inwektywa polityczna8. Egzemplifikacją trudności w  zakresie jednoznacz-
nej kwalifikacji terminologicznej, oscylującej wokół rozumienia naukowe-
go i publicystycznego, a wręcz demagogicznego, jest rozbieżność stanowisk 
w zakresie uznania Polskiej Rzeczpospolitej Ludowej (PRL) za państwo par 
excellence totalitarne. Głosy historyków i  politologów są w  tej kwestii po-

5 Warto wskazać, że w latach 60. XX w. podejmowano już badania na temat posttotali-
tarnego systemu politycznego na kształtowanie i rozwój przyszłych elit rządzących. Zagad-
nieniu temu poświęcony jest m. in. artykuł L. J. Edingera Post-Totalitarian Leadership: Elites 
in the German Federal Republic, „American Political Science Review” 54 (1960), nr 1, s. 58–82. 

6 H. Marcus, Człowiek jednowymiarowy. Badania nad ideologią rozwiniętego społeczeństwa 
przemysłowego, przeł. S. Konopacki, Warszawa 1991. Spostrzeżenie Marcusa może mieć zwią-
zek z zagadnieniem poruszanym przez politologa i religioznawcę Macieja Potza w książce 
Teokracje amerykańskie: źródła i  mechanizmy władzy usankcjonowanej religijnie (Łódź 2016), 
w której autor analizuje zakres i specyfikę władzy trzech wspólnot religijnych – purytanów, 
shakerów i mormonów – oraz jej związki z tradycyjnie pojętą teokracją. 

7 Szczegółowe rozważania na temat genezy, ideologii, struktur władzy i jej funkcjono-
wanie oraz następstw systemów totalitarnych zawiera publikacja Totalitaryzmy XX wieku: 
idee, instytucje, interpretacje, red. W. Kozub-Ciembroniewicz i in., Kraków 2010. 

8 S. Meuschel, Theories of Totalitarianism and Modern Dictatorship. A Tentative Approach, 
„Thesis Eleven” 61 (2000), nr 1, s. 479–503. 



275Totalitaryzm

dzielone. Część z  nich uznaje, że PRL była państwem totalitarnym tylko 
w okresie od 1945 do 1953 (śmierć Józefa Stalina)/1956 (śmierć Bolesława Bie-
ruta), następnie zaś, po przejęciu władzy przez Władysława Gomułkę rządy 
w Polsce przybrały postać autorytaryzmu, inni zaś wychodzą z założenia, że 
Polska powojenna była w całości totalitarna przez cały okres swego trwania, 
a więc aż do transformacji systemowej w 1989 roku9. Obecne w tej dyskusji są 
również stanowiska, wskazujące na jeszcze inne cezury czasowe, powiązane 
z kontekstem międzynarodowym, jak chociażby oficjalne odrzucenie kultu 
jednostki przez radzieckiego przywódcę, Nikitę Chruszczowa, w 1956 r., roz-
poczęcie pierostrojki w ZSRR w 1985 r., przejęcie władzy przez Michaiła Gor-
baczowa w maju 1989 r., bądź też rozpad Związku Radzieckiego w 1991 r.10. 

Stan rzeczy

Rozróżnienie teoretyczne i pragmatyczne „totalitaryzmu” 

Totalitaryzm niewątpliwie ukształtował się w  swym pierwotnym i  funda-
mentalnym znaczeniu jako system ideologiczny oparty na enumeratywnie 
wyszczególnionych założeniach, dodatkowo w ściśle określonym kontekście 
historycznym. Z punktu widzenia namysłu teoretycznego nad naturą świata 
i celowością ludzkiego istnienia totalitaryzm wyrasta z dalece niewłaściwej 
interpretacji filozoficznych traktatów i błędnych przesłanek historiozoficz-

9 Ważnym głosem w tej dyskusji jest artykuł Romana Bäckera Totalitaryzm w Polsce lat 
1948–1956, „Czasy Nowożytne” 6 (1999), s. 7–16, w którym autor postuluje zasadność stoso-
wania określenia „totalitaryzm” jedynie w odniesieniu do okresu stalinizmu, obejmującego 
wskazane powyżej lata. 

10 Ciekawym spojrzeniem na zagadnienie totalności współczesnego systemu politycz-
nego Rosji w  kontekście kluczowej determinanty poznawczej, a  mianowicie kultury po-
litycznej, z  jaką mamy do czynienia w  Federacji Rosyjskiej, stanowi artykuł M. Abbasy, 
Totalitaryzm i wolność w świetle paradygmatów kultury, Współczesna Rosja, „Miscellanea Postto-
talitariana Wratislaviensia” 8 (2020), s. 69–83. Wątek ten porusza także J. Sadowski (Między 
Pałacem Rad i  Pałacem Kultury: studium kultury totalitarnej, Kraków 2009). Warto również 
nadmienić, że z punktu widzenia obecnej sytuacji geopolitycznej we wschodniej Europie, 
a  mianowicie wojny prowadzonej przez Rosję na terytorium Ukrainy, określenie władzy 
sprawowanej przez Władimira Putina jako w gruncie rzeczy totalitarnej znajduje swoje uza-
sadnienie, także z punktu widzenia wysokiego poparcie narodu rosyjskiego dla prowadzonej 
agresji, co z kolei wpisuje się w kulturę polityczną systemów i społeczeństwa zamkniętych. 



276 Judyta Bielanowska

nych dysput, toczących się w wymiarze wyłącznie intelektualnym, które jed-
nakże nie pozostały bez znaczenia dla ujawnienia się „totalitaryzmu” w wy-
miarze pragmatycznym i przez to skrajne niebezpiecznym. To bowiem roz-
ważania teoretyczne i  filozoficzne, odpowiednio nadinterpretowane, legły 
u podstaw ukształtowania się dwóch totalitarnych w swej istocie, a przede 
wszystkim w praktycznym wymiarze, systemów sprawowania władzy, a mia-
nowicie faszyzmu/nazizmu oraz komunizmu/bolszewizmu. Zarówno bo-
wiem błędna interpretacja filozofii Friedricha Nietzschego, jak i rozważań 
dialektycznych Karola Marksa i Fryderyka Engelsa, stanowiących odpowied-
nio podstawę ideologiczną nazizmu oraz komunizmu, stały się dla Adolfa 
Hitlera oraz Włodzimierza Lenina i Józefa Stalina, a także ich naśladowców, 
źródłem autolegitymizacji dla sprawowania władzy w nazistowskich Niem-
czech i Związku Radzieckim w oparciu o metody totalitarne. Totalitaryzm 
to jednakże nie tylko niechlubna zaszłość historyczna, tragiczne doświad-
czenie dla świata i ludzkości, lecz także realne zagrożenia dla współczesnego 
człowieka i  otaczającego go rzeczywistości. Szczególne ryzyko ujawnienia 
się społeczno-politycznych struktur totalitarnych oraz schematów myślo-
wych, opartych na totalitaryzmie, istnieje w  państwach niedemokratycz-
nych, o  skostniałej strukturze hierarchicznej, niepodatnej na zmiany oraz 
z nieistniejącym system alternacji władzy. Dążność elity politycznej, w tego 
rodzaju istniejących współcześnie systemach politycznych, do utrzymania 
status quo, a zatem skumulowania pełni władzy w rękach wąskiej grupy osób, 
staje się wartością absolutną, której realizacja wymaga, a przede wszystkim 
dopuszcza użycie wszelkich dostępnych metod i środków, w tym także to-
talitarnego instrumentarium panowania. Tym samym struktury społeczne, 
istniejące w tego rodzaju zamkniętych systemach politycznych, odzwiercia-
dlają nadrzędne mechanizmy sprawowania władzy i kontroli społecznej, ure-
alniając je we wszystkich obszarach życia społecznego, kulturalnego, a na-
wet, co szczególnie niebezpieczne dla osoby ludzkiej, w osobliwym sposobie 
myślenia, ukierunkowanym na bezwzględne posłuszeństwo wobec odgórnie 
narzuconych autorytetów oraz rezygnację z wszelkich przejawów indywidu-
alizmu i wolnej, niezależnej myśli. Ten ostatni aspekt, odnoszący się w grun-
cie rzeczy do funkcjonowania człowieka jako homo sovieticus, bywa również 
obecny w systemach formalnie demokratycznych, lecz wykazujących coraz 
silniejsza skłonność ku autorytaryzmowi lub hybrydowym rozwiązaniom 
systemowym, w  których pluralizm społeczny, swoboda myśli, twórczości, 



277Totalitaryzm

religii, wyznania i tożsamości różnego rodzaju, bywa zakwestionowana i eli-
minowana z przestrzeni publicznej. 

Rozróżnienie koncepcyjne „totalitaryzmu” i „totalizmu”

Istniejące formalno-teoretyczne perspektywy naukowe i  poznawcze do-
tyczące terminu „totalitaryzm” odnoszą się do determinant tego pojęcia 
w przeważającej mierze w nawiązaniu do obiektywnie istniejących struktur 
społeczno-politycznych. I  to zarówno w wymiarze historycznym, jak rów-
nież, choć zdecydowanie rzadziej, do obecnie istniejących systemów poli-
tycznych. Tylko w niektórych przypadkach pojawia się zamienne stosowanie 
pojęć „totalitaryzm” oraz „totalizm”, przy czym, o ile ma to miejsce, częściej 
dotyczy ono formy przymiotnikowej, a zatem „totalitarny”/„totalny”. Nale-
ży jednak wskazać, że zdecydowanie przeważająca częstotliwość stosowania 
w dyskursie naukowym określenia „totalitaryzm” i/lub „totalitarny” odno-
si się do funkcjonowania konkretnego systemu politycznego, a tym samym 
sposobu sprawowania władzy w oparciu o istniejące w jej ramach instytucje. 
Tym samym określenie „totalizm” i/lub „totalny” byłoby adekwatne w więk-
szym stopniu do określenia specyficznej konstrukcji intelektualno-myślowej 
znamiennej dla homo sovieticus. Totalne byłoby więc, przykładowo, postrze-
ganie świata w sposób skrajnie jednoznaczny; wyparcie ze świadomości ist-
niejących różnic w wymiarze międzyludzkim; wydawanie osądów o świecie 
w sposób kategoryczny, absolutny, nieznoszący sprzeciwu i niedopuszczają-
cy niezależnej, wolnej refleksji. Myślenie totalne jest zatem antynomiczne 
wobec myślenia wolnego, nieskrępowanego czynnikami wewnętrznymi i ze-
wnętrznymi, a nade wszystko samodzielnego. Totalna interpretacja i ocena 
świata oraz dokonujących się w nim procesów nie dopuszcza ponadto jakich-
kolwiek rozwiązań pośrednich czy kompromisowych. Totalny sposób myśle-
nia, zwłaszcza w przypadku decydentów politycznych, stanowi zatem punkt 
wyjścia dla totalitarnych struktur władzy i systemy politycznego. W aspekcie 
teologicznym natomiast totalny sposób myślenia o otaczającej rzeczywistości 
materializuje się w  literalnej interpretacji treści świętych ksiąg poszczegól-
nych systemów religijnych, zwłaszcza zaś tych ich zapisów, które prawidłowe 
rozumienie może być tylko alegoryczne i których rzeczywista warstwa zna-
czeniowa wymaga umiejętności myślenia przede wszystkim abstrakcyjnego. 



278 Judyta Bielanowska

Istota totalitaryzmu w ujęciu:

Filozoficznym

Filozoficzne podłoże totalitaryzmu wiąże się z nadinterpretacją lub jawnym 
zniekształceniem poznawczym treści traktatów i intelektualnych dociekań 
w duchu poznania prawdy o świecie i człowieku prowadzonych przez filo-
zofów żyjących na przestrzeni wieków. Zarówno ideolodzy, jak i przywódcy 
nazizmu/faszyzmu oraz komunizmu nawiązują zatem do konkretnych syste-
mów filozoficznych, poszukując w nich uprawomocnienia dla sprawowania 
władzy w  sposób totalitarny. Całościowe podłoże dla tendencji totalnych, 
bez zróżnicowania na system faszystowski i komunistyczny, zauważalne jest 
już w utopijnej wizji świata idealnego, stworzonej przez Platona. Starożyt-
ny myśliciel, w jednym ze swych monumentalnych dzieł (Państwo) kreśli wi-
zję państwa rządzonego przez wyizolowaną od tłumu klasę rządzącą, która 
dzięki swej całkowitej nadrzędności wobec poddanych dysponuje władzą 
absolutną, regulującą zasady życia społecznego, a ponadto monopolizującą 
między innymi cnoty wojskowe, prawo do wykształcenia, wszelką aktyw-
ność intelektualną, a nawet prawo do posługiwania się kłamstwem dla do-
bra państwa, własnych obywateli oraz w stosunku do wrogów11. Z kolei na 
dopuszczalność środków przemocy przez rządzących, dla dobra ludzkości, 
wskazują, w  mniej lub bardziej zawoalowany sposób, tacy utopijni myśli-
ciele jak Tomasz Campanella, Tomasz Morus czy Charles Fourier. Z kolei 
nowożytni filozofowie, tacy jak Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Friedrich 
Nietzsche czy Karol Marks i Fryderyk Engels stworzyli podwaliny pod totali-
taryzmy XX wieku, choć z całą pewnością nie to było ich zamiarem. Niewąt-
pliwie jednak to na gruncie ich filozofii najpotężniejsi przywódcy totalitarni 
powołali do życia potężną machinę państwowo-partyjną, która zdominowa-
ła stosunki międzynarodowe i polityczne oblicze świata na wiele lat. I  tak 
teoretyczno-filozoficzne umocowanie nazizmu nawiązuje do idealistycznej 
wizji świata Hegla, który niejako zwalniał państwo od jakichkolwiek zobo-
wiązań moralnych, dopuszczając choćby prowadzenie wojen przez państwa 
realizujące swoiście pojmowaną misję dziejową. Ponadto heglowska wizja 
dziejów i człowieka wprowadzała rozróżnienie na jednostkę wybitną, która 

11 Platon, Państwo, t. 1–2, przeł. W. Witwicki, Warszawa 1948. 



279Totalitaryzm

ma do odegrania wielka rolę w historii świata oraz istotę szarą i bezbarwną, 
co niewątpliwie koresponduje z  nietzscheańską koncepcją nadczłowieka12, 
będącą punktem wyjścia dla nazistowskiego konceptu „rasy panów” (niem. 
Herrenvolk) oraz „przestrzeni życiowej dla Niemców” (niem. Lebensraum). Po-
nadto tym co upodabniało filozoficzne przekonania obu myślicieli to kwe-
stia wolności człowieka od obowiązujących go zasad moralnych i etycznych 
norm postępowania13. Co istotne do filozofii heglowskiej nawiązywali także 
Karol Marks i Fryderyk Engels, twórcy materializmu dialektycznego, który 
to nurt z kolei stał się fundamentem ideologii komunistycznej. Przemożny 
wpływ marksizmu na jednego z  najważniejszych ideologów komunizmu, 
Włodzimierza Lenina, stał się z kolei przyczyną wyodrębnienia się potęż-
nego kierunku myślowego nazywanego już nie tylko marksizmem, ale także 
marksizmem – leninizmem. Nurt ten zakładał, w swym stricte filozoficznym 
aspekcie, monistyczną budowę świata, w której najważniejszym uniwersal-
nym prawem jest permanentne istnienie dialektycznej sprzeczności między 
niedającymi się pogodzić elementami, która w  praktyce działania komu-
nistycznych ideologów i  przywódców implikuje przede wszystkim walkę 
klas, w celu zniesienia wszelkich podziałów klasowych, absolutną równość 
wszystkich ludzi, z  zastrzeżeniem konieczności istnienia awangardy prole-
tariatu, a więc, innymi słowy, partii komunistycznej, a także determinizm 
ekonomiczny, czyli podporządkowanie wszystkich procesów społecznych 
czynnikom ekonomicznym w  myśl fundamentalnej zasady marksizmu, że 
„byt kształtuje świadomość”14. Niezwykle wartościowym poznawczo, filozo-
ficzno-teologicznym, podejściem do kwestii totalitaryzmu jest refleksja Jana 
Pawła II, który dowodzi, że u źródeł zła stanowiącego o samej istocie totali-
taryzmu, tkwi zanegowanie obecności Boga, będącego gwarantem ludzkiej 
wolności i godności. Według głowy Kościoła katolickiego sednem totalitary-
zmu jest także antypersonalizm, a tym samym dążność do uczynienia osoby 
ludzkiej uprzedmiotowionym elementem organizacji państwowej. Totali-

12 Koncepcja ta najpełniej została wyrażona w słynnym trakcie filozoficznym Nietzsche-
go Tako rzecze Zaratustra, przeł. W. Berent, Kraków 2010, zaś jej omówienie zawiera artykuł 
E. Voegelin, Nietzsche, the Crisis and the War, „The Journal of Politics” 6 (1944), nr 9, s. 177–212. 

13 M. S. Owsiannikow, Filozofia Hegla, przeł. Z. Kuderowicz, Warszawa 1965. 
14 K. Marks, F. Engels, Manifest partii komunistycznej: zasady komunizmu, Warszawa 1979. 

Z kolei za najbardziej kompleksową wykładnię skomplikowanej i złożonej materii filozofii 
marksistowskiej uznać należy trzytomowe dzieło Leszka Kołakowskiego, Główne nurty mark-
sizmu, t. 1–3, Warszawa 2010. 



280 Judyta Bielanowska

taryzm opiera się więc w tym ujęciu na zafałszowanej koncepcji człowieka 
i społeczeństwa oraz wzajemnych między nimi relacji15. 

Teologicznym

Mając na względzie formalne determinanty i  ujęcia definicyjne „totalita-
ryzmu” należy zauważyć, że również w  porządku teologicznym, a  zatem 
w odniesieniu do wybranego systemu religijnego, mogą pojawić się elemen-
ty totalitaryzujące daną religię i/lub jej konkretne wyznanie. Dzieje się tak 
w  szczególności wtedy, kiedy mamy do czynienia z  dogmatyczną, tudzież 
fundamentalną postawą religijną. Nie bez znaczenia pozostaje również przy-
wiązanie wyznawców danego nurtu teologicznego do zewnętrznej formy 
ekspozycji wiary, a zatem swoistego rytualizmu, kiedy to przestrzeganie ry-
tuałów i przepisów religijnych staje się prymarną wartością pozbawioną au-
tentycznego duchowego doświadczenia wiary rozumianej jako swoista więź 
z Bogiem/Absolutem (lub w przypadku religii politeistycznych z innymi for-
mami duchowymi) oraz intelektualnego namysłu nad rzeczywistą istotą tej-
że więzi. Totalitarne oblicze religii ujawnia się najczęściej w teokratycznych 
systemach politycznych, zwanych również despotyzmem teokratycznym, 
w których zwierzchnik polityczny, posiadający niczym nieograniczoną wła-
dzę, jest równocześnie zwierzchnikiem religijnym, obowiązującą zaś doktry-
ną, regulującą życie społeczne, polityczne, religijne i osobiste, w przypadku 
teokracji islamskich jest prawo szariatu. Przykład państwa, którego podstawą 
systemową pozostaje religia, stanowi Republika Islamska Iranu16. Totalitarne 
oblicze danej religii najczęściej ujawnia się i materializuje w związku z istnie-
jącymi w danym państwie ugrupowaniami terrorystycznymi, które autolegi-
tymizację do prowadzonej przez siebie działalności czerpią właśnie z literal-

15 Na kanwie tychże spostrzeżeń w 2010 roku w Lublinie odbyło się sympozjum naukowe 
poświęcone rozmaitym aspektom totalitaryzmu przede wszystkim w kontekście zagrożeń 
dla religii i Kościoła. Pokłosiem tego wydarzenia jest praca zbiorowa pt. Totalitaryzm – jawny 
czy ukryty?, red. P. Jaroszyński i in., Lublin 2011. W artykule pt. Jan Paweł II o totalitaryzmie 
z tej publikacji (s. 223–238) P. Tarasiewicz szczegółowo analizuje stosunek Jana Pawła II do 
totalitaryzmu.

16 M. Stolarczyk, Iran: państwo i  religia, Warszawa 2015. Zob. także szersze omówienie 
tego zjawiska zawarte w opracowaniu G. Mandel, Islam, przeł. A. Gołębiowska, Warszawa 
2010.



281Totalitaryzm

nej interpretacji treści zawartych w świętych księgach danej religii. Należy 
jednak wyraźnie podkreślić, że tendencje totalitarne mogą pojawić się w każ-
dej religii monoteistycznej (islam, chrześcijaństwo, judaizm), politeistycznej, 
a nawet animistycznej, bowiem do ich zaistnienia wystarczy najczęściej błęd-
ne założenie interpretacyjne obowiązujących spisanych zasad religijnych. 

Aksjologicznym 

Z aksjologicznego punktu widzenia, a zatem w oparciu o istniejące katego-
ryzacje wartości, należy wskazać, że „totalitaryzm” bynajmniej nie stanowi 
„anty-wartości”, jest natomiast, ze względu na swoje cechy dystynktywne, 
„wartością negatywną”, zdefiniowaną między innymi przez chrześcijańskich 
myślicieli jako obecność zła i brak dobra. A zatem według św. Augustyna zło 
stanowi „zepsucie naturalnej miary, postaci czy porządku”17, z kolei św. To-
masz z Akwinu w Sumie teologicznej podaje, że „pod imieniem zła oznacza się 
jakiś brak dobra”18. Tak więc „totalitaryzm” w ujęciu aksjologicznym stanowi 
nie tylko brak dobra, ale także jest równoznaczny ze złem w rozumieniu mo-
ralnym oraz etycznym, i to ze złem absolutnym. 

Politologicznym

Politologiczna perspektywa interpretacji teoretycznych źródeł i  praktycz-
nych implikacji totalitaryzmu odnosi się do dyskursu stricte naukowego, 
a zatem oddaje istotę tegoż zjawiska w sposób zobiektywizowany, a tym sa-
mym różny od ujęcia politycznego. Z uwagi na wielość i obszerność istnie-
jących perspektyw poznawczych oraz szczegółowość ustaleń poszczególnych 
teoretyków totalitaryzmu19, a także istniejące, choć nieznaczne, różnice w za-
kresie oceny szczegółowych elementów klasyfikacyjnych „totalitaryzmu”, 

17 Augustyn, O naturze dobra, [w:] tegoż, Dialogi i pisma filozoficzne, t. 4, Warszawa 1954, 
s. 170. 

18 J. Borgosz, Tomasz z Akwinu, Warszawa 1962, s. 144. 
19 Do najbardziej rozpoznawalnych w świecie nauki XX-wiecznych teoretyków i bada-

czy totalitaryzmu należą Hannah Arendt, Zbigniew Brzeziński, Carl J. Friedrich, Hans Bu-
chheim, Leonard Schapiro, Juan Linz, Leszek Kołakowski i Roman Bäcker. 



282 Judyta Bielanowska

należy wyszczególnić te jego cechy, które nie wzbudzają wątpliwości, a za-
razem pozwalają w sposób możliwe wyczerpujący ukazać istotę i znaczenie 
„totalitaryzmu” w ścisłym znaczeniu tego słowa. Należy ponadto wskazać, że 
ujęcie politologiczne odnosi się w przeważającej mierze do modelu sprawo-
wania władzy oraz sposobu organizowania mas społecznych, choć zarazem 
nie wyklucza ono refleksji naukowej nad obecnością tendencji totalitarnych 
we wszystkich grupach społecznych oraz sferze świadomościowej. Poprzesta-
jąc jednak w tym miejscu na aspekcie mechanizmów sprawowania władzy 
oraz czynników determinujących bezwzględne wobec niej posłuszeństwo, 
należy wskazać na takie czynniki jak obecność oficjalnej ideologii, obejmu-
jącej wszystkie aspekty życia człowieka. Cechę tę jako pierwszorzędną dla 
typologicznego oznaczenia totalitaryzmu wskazał Carl J. Friedrich20 oraz 
Juan Linz. Nawiązaniem do tej determinanty jest z kolei koncept totalitarnej 
gnozy politycznej, na której prymarne znaczenie wskazuje toruński politolog 
i badacz totalitaryzmu, Roman Bäcker oraz, w nieco innych słowach, także 
Juan Linz. Kolejna, nie budząca wątpliwości cecha totalitaryzmu, na którą 
wskazują wspomniani powyżej badacze, to istnienie jednej masowej partii 
politycznej o ściśle określonej strukturze hierarchicznej, regulującej w opar-
ciu o „jedynie słuszną” ideologię wszelkie zasady i normy życia mas społecz-
nych, których bynajmniej w systemach totalitarnych nie należy utożsamiać 
ze społeczeństwem, a zwłaszcza upodmiotowionym społeczeństwem obywa-
telskim. Masy społeczne bowiem pozbawione są podmiotowości politycznej 
oraz zdolności decyzyjnej nawet w najbardziej fundamentalnym zakresie21. 
Według Leonarda Schapiro totalna kontrola życia człowieka obejmuje także 
„prywatną moralność”22, zaś w przekonaniu Hansa Buchheima również myśli 
człowieka23. Juan Linz wskazuje z kolei wprost, że w systemie totalitarnym 
masy społeczne traktowane są jako swoisty bezwolny „zasób” władzy, perma-
nentnie przez nią mobilizowany24. 

20 Z. Brzeziński, C. J. Friedrich, Totalitarian Dictatorship and Autocracy, Cambridge 1956. 
Zob. także Friedrich, C. J. (red.), Totalitaryzm: materiały z konferencji zorganizowanej przez 
Amerykańską Akademię Sztuki Nauk w marcu 1953 roku, Warszawa 2019.

21 R. Bäcker, Totalitaryzm: geneza, istota, upadek, Toruń 1992; tenże, Skryte oblicze systemu 
komunistycznego: u źródeł zła, Warszawa 1997. 

22 L. Schapiro, Totalitarianism, London 1972. 
23 H. Buchheim, Totalitarian Rule. Its Nature and Characteristics, Middletown 1968.
24 J. J. Linz, Totalitarian and Authoritarian Regimes, Boulder 2000.



283Totalitaryzm

Nieodłącznym elementem sprawowania władzy w systemie totalitarnym 
pozostaje także możliwość stosowania terroru na szeroką skalę, zwłaszcza 
wobec wybranych grup społecznych, stanowiących rzeczywiste lub wyima-
ginowane zagrożenie dla systemu politycznego. Co istotne, dla sklasyfiko-
wania danego systemu jako totalitarny wystarczy sama możliwość zastoso-
wania, nieuregulowanej w jakikolwiek normatywny sposób, przemocy oraz 
społeczne przekonanie o nieuchronności tego rodzaju sankcji za najmniejsze 
nawet przewinienie. Z kolei w zakresie stosunków gospodarczych najbardziej 
sprzyjającą formułą ich regulacji pozostaje gospodarka w całości centralnie 
planowana i  zarządzana przez partię lub podległe jej organy i  struktury25. 
Niezwykle wartościowe poznawczo determinanty totalitaryzmu przedstawia 
natomiast Hannah Arendt, odnosząc je głównie do warunków egzystencjal-
nych i sfery świadomości społeczeństwa, funkcjonującego w systemie totali-
tarnym. Według autorki Korzeni totalitaryzmu niepokojącym, aczkolwiek nie-
zaprzeczalnym faktem pozostaje, że reżimy totalitarne, dopóki trwają, cieszą 
się szerokim poparciem mas społecznych na skutek zaszczepienia w nich syn-
dromu mentalności totalitarnej, polegającej w tym przypadku na niezwykle 
szybkiej adaptacji do warunków życia w systemie totalitarnym oraz osobli-
wej aprobaty, a wręcz entuzjazmu dla przywódcy totalitarnego, uchodzącego 
za rewolucjonistę. Podobnie jak pozostali teoretycy totalitaryzmu, Arendt 
zwraca uwagę również na totalitarną propagandę, tudzież gnozę polityczną, 
hierarchiczne ustrukturyzowanie organizacji władzy oraz powszechność ter-
roru lub/i możliwości jego zastosowania celem wymuszenia posłuszeństwa. 
Przede wszystkim jednak w jej koncepcji dominuje przekonanie o kluczo-
wym znaczeniu procesów świadomościowych i  zmian mentalnościowych 
mas społecznych dla trwałości systemu totalitarnego26.

25 J. Wright., A. Escribà, Dealing with Tyranny. International Sanctions and the Survival of 
Authoritarian Rulers, „International Studies Quarterly” 54 (2010), nr 2, s. 335–359.

26 H. Arendt, Korzenie totalitaryzmu, Warszawa 2021. Omówieniu koncepcji totalitary-
zmu przedstawionej przez Arendt poświęcone jest z kolei opracowanie Totalitarianism and 
liberty. Hannah Arendt in the 21st century, red. G. Besier, K. Stokłosa, A. Wisely, Kraków 2008. 



284 Judyta Bielanowska

Politycznym 

Polityczny kontekst funkcjonowania „totalitaryzmu” ma wyraźnie propa-
gandowy oraz często demagogiczny charakter i w zdecydowanej mierze róż-
ni się od teoretycznych, naukowych ustaleń w zakresie zobiektywizowanego 
definiowania tego terminu. Obecność w dyskursie politycznym, tudzież me-
dialnym, określenia „totalitarny” lub „totalny” ma na celu najczęściej zde-
precjonowanie przeciwstawnego programu politycznego, konkretnej grupy 
politycznej lub też jest elementem negatywnej kampanii wyborczej, polega-
jącej na wyeksponowaniu w przekazie politycznym wyłącznie negatywnych 
cech oponenta. Posługiwanie się na użytek polityczny określeniem „totali-
tarny”/„totalny” dowodzi najczęściej skrajnego i emocjonalnego nastawienia 
do zastanej rzeczywistości społeczno-politycznej, w niektórych przypadkach 
natomiast stanowi instrument indoktrynacji społeczeństwa. 

Obecność totalitaryzmu we współczesnym świecie – 
aspekty praktyczne 

Niewątpliwie każdy polityczny system totalitarny jest systemem niedemokra-
tycznym, choć zarazem nie każdy system niedemokratyczny jest totalitarny. 
Stąd też dowodząc praktycznych aspektów totalitaryzmu we współczesnym 
świecie należy, obok systemy totalitarnego, wziąć pod uwagę możliwość za-
istnienia także systemu o dowolnym wariancie autorytaryzmu (autokracji), 
demokracji fasadowej lub po prostu systemu hybrydowego, mieszczącego 
w sobie rozwiązania każdej z podstawowych form systemowych, a więc de-
mokracji, autorytaryzmu i totalitaryzmu, przy czym każda z nich może wy-
stępować w rozmaitych proporcjach27. Zważywszy na krańcowość ideologii 
totalitarnej wydaje się, iż współcześnie tylko jedno państwo można określić 
mianem totalitaryzmu w czystej postaci, a mianowicie Koreańska Republika 
Ludowo-Demokratyczna (KRLD). Metody stosowane w obecnie prowadzo-
nej polityce wewnętrznej Korei Północnej nie pozostawiają żadnych wątpli-

27 Kwestię zawiłości terminologiczno-interpretacyjnych, a co za tym idzie ich praktycz-
nych implikacji, porusza m.in. R. Tokarczuk, Demokracja a dyktatura, autorytaryzm, totali-
taryzm. Komparatystyka relacji czterech pojęć, „Acta Universitatis Wratislaviensis. Studia nad 
Faszyzmem i Zbrodniami Hitlerowskimi” 30 (2008), s. 7–35. 



285Totalitaryzm

wości, co do swego jednoznacznie totalitarnego charakteru28. Znamienną 
cechą stopniowego progresu tendencji totalnych, poza publicznymi egze-
kucjami, jest też stan egzystencji społeczeństwa północnokoreańskiego i to 
zarówno w wymiarze codziennego funkcjonowania w skrajnie represyjnym 
reżimie politycznym, jak również na poziomie mentalnej, osobowościowej 
i  intelektualnej indoktrynacji, mającej na celu wyeliminowanie wszelkich 
przejawów wolnej myśli. Warto zaznaczyć, że system totalitarny w  swym 
praktycznym wymiarze, a więc w tym przypadku dotyczący Korei Północ-
nej, nie ewoluuje, nie zmienia swej struktury politycznej, nie podlega proce-
som transformacji systemowej, ani też w jego obrębie nie jest w stanie ukon-
stytuować się jakakolwiek grupa polityczna, choćby opozycja wewnętrzna, 
która byłaby realnie zainteresowana tego rodzaju procesem zmiany oblicza 
systemu politycznego. Z tego też względu trudno wskazać na jakiekolwiek 
inne państwo, istniejące na mapie współczesnego świata, które byłoby totali-
tarne w dosłownym rozumieniu znaczenia tego terminu. W każdym bowiem 
innym przypadku mamy do czynienia z podejmowaniem choćby szczątko-
wym prób ewolucji systemu29, a  przynajmniej zmiany tego rodzaju nie są 
w stopniu absolutnym wykluczone, tak jak ma to miejsce w KRLD. 

Podsumowanie 

Totalitaryzm jako zjawisko społeczne, polityczne, a także w pewnym stopniu 
odnoszące się do aspektu teologicznego, pomimo upływu stuleci, dekad oraz 
lat wciąż pozostaje aktualne w różnych regionach świata. Ze względu na swą 
wewnętrzną złożoność tendencje totalitarne dostrzec można w wielu aspek-
tach funkcjonowania państw, narodów oraz jednostek. Pomimo tego, iż dwa 
totalitarne reżimy, nazizm/faszyzm oraz komunizm/bolszewizm wydają się 
być reliktami przeszłości i nie występują obecnie w czystej postaci w żadnym 
państwie, poza Koreą Północną, to jednak poszczególne zjawiska i procesy 
polityczne oraz społeczne, jak również w dużej mierze psychologiczne zdają 

28 Na temat specyfiki sprawowanej władzy w Korei Północnej zob. m. in. J. H. Pak, Kim 
Dzong Un. Historia dyktatora, przeł. A. Walulik, A. Zano, Warszawa 2020.

29 Prawidłowość ta jest opisana w artykule: J. Wright., A. Escribà-Folch, Authoritarian 
Institutions and Regime Survival. Transitions to Democracy and Subsequent Autocracy, „British 
Journal and Political Science” 42 (2012), nr 2, s. 283–309. 



286 Judyta Bielanowska

się być niekiedy ukierunkowane na rozwiązania totalitarne. Prawidłowość ta 
zauważalna jest szczególnie w niedemokratycznych systemach politycznych, 
niepodlegających transformacji ustrojowej w kierunku demokracji skonsoli-
dowanej. Ponadto również tzw. demokracje fasadowe, jak chociażby Federa-
cja Rosyjska, pozostają demokratyczne tylko z nazwy, w istocie bowiem są 
opresyjnymi reżimami politycznymi, osiągającymi swe cele i  realizującymi 
bieżącą politykę państwa, w  wymiarze zarówno wewnętrznym, jak i  mię-
dzynarodowym, za pomocą metod i  środków o  charakterze totalitarnym. 
Z punktu widzenia psychologii człowieka natomiast totalitarne procesy po-
znawcze mają miejsce wówczas, kiedy otaczająca rzeczywistość postrzega-
na jest przez jednostkę jako wroga i  niezadowalająca, przez to zaś dająca 
przyzwolenie na podejmowanie działań radykalnych, a wręcz fanatycznych, 
względem istniejącej różnorodności i  złożoności świata30. W teologicznym 
wymiarze z kolei totalitaryzm bliski jest fundamentalizmowi, zwłaszcza wte-
dy, kiedy mamy do czynienia ze skrajną jego odmianą, a więc radykalizmem 
oraz dogmatyzmem, który nie tylko zniekształca ogląd zastanej rzeczywi-
stości przez zradykalizowanych wyznawców danej religii lub określonego jej 
wyznania, ale także w szerszej perspektywie przyczynia się do destabilizacji 
środowiska międzynarodowego, stając się ideologicznym zapleczem działań 
ugrupowań terrorystycznych, posługujących się najczęściej literalnie, a przez 
to niewłaściwie rozumianym pojęciem dżihadu, czyli, najogólniej rzecz ujmu-
jąc, „świętej wojny” z innowiercami. W każdym zaś przypadku totalitaryzm 
odnosi się do braku wolności, a więc zniewolenia umysłu oraz duszy człowie-
ka, które z aksjologicznego i filozoficznego punktu widzenia są pierwotnym 
źródłem wszelkiego zła na świecie. 

Glosariusz 

Komunizm – utopijna socjalistyczna doktryna społeczno-polityczna pro-
klamująca w sferze teoretycznej przede wszystkim zniesienie wszelkich po-

30 Na temat korelacji psychologii człowieka z  sytuacyjną aprobatą rządów niedemo-
kratycznych, a w skrajnych sytuacjach totalitarnych traktuje artykuł: A. H. B De Hoogh.,  
L. L Greer., D. N. Den Hartog., Diabolical dictators or capable commanders? An investigation of 
the differential effects of autocratic leadership on team performance, „The Leadership Quarterly” 
26 (2015), nr 5, s. 687–701. 



287Totalitaryzm

działów klasowych oraz absolutną równość państw i  narodów. Stworzona 
w XIX w. przez Karola Marksa i Fryderyka Engelsa, w kolejnym stuleciu zaś 
rozwijana i praktykowana przez Włodzimierza Lenina i Józefa Stalina. 

Nazizm – narodowosocjalistyczna ideologia oraz ruch polityczny rozpo-
wszechniony w Trzeciej Rzeszy (1933–1945) po przejęciu władzy przez Adol-
fa Hitlera. W teorii i praktyce oparte na nienawiści rasowej, w szczególności 
do narodu żydowskiego, zanegowaniu standardów demokratycznych w poli-
tyce wewnętrznej oraz imperialnej, agresywnej polityce międzynarodowej.

Fasz yzm – zbliżona w  swym charakterze do narodowego socjalizmu 
w Niemczech skrajnie prawicowa doktryna polityczna powstała w dwudzie-
stoleciu międzywojennym we Włoszech. Stworzona i konsekwentnie reali-
zowana przez Benita Mussoliniego zakładała przede wszystkim kult wodza 
(Duce) i państwa, w skrajnych przypadkach zaś odwoływała się do rasizmu. 

Tota l it ar na g noza  pol it yczna – znamienny dla niedemokratycznych 
systemów politycznych nienegocjowalny i  skrajny sposób oglądu zastanej 
rzeczywistości, polegający na dychotomicznym podziale świata na dwa wro-
gie przeciwstawne obozy, ludzi zaś na jednoznacznie „dobrych” lub „złych”, 
„wrogów” lub „przyjaciół”. 

Homo sovie t i cu s – funkcjonujące początkowo w  Związku Radzieckim 
określenie człowieka bezwzględnie podległego ideologii komunistycznej 
i władzy politycznej we wszystkich przejawach życia społecznego i osobiste-
go, w praktyce zaś pozbawionego zdolności samodzielnego myślenia, działa-
nia i decydowania o sobie. 

Szar iat – doktryna religijna, społeczna i polityczna, regulująca wszystkie 
aspekty życia muzułmanów. W państwach, w których religią dominującą lub 
wyłączną jest islam, szariat stanowi jedyne obowiązujące prawo, zaczerpnięte 
wprost z zapisów Koranu. 



288 Judyta Bielanowska

Bibliografia

Ź r ó d ł a

Augustyn, Dialogi i pisma filozoficzne, t. 4, przeł. M. Maykowska, Warszawa 1954. 
Marcus H., Człowiek jednowymiarowy. Badania nad ideologią rozwiniętego społeczeństwa 

przemysłowego, przeł. S. Konopacki, Warszawa 1991. 
Marks K., Engels F., Manifest partii komunistycznej: zasady komunizmu, Warszawa 1979. 
Nietzsche F., Tako rzecze Zaratustra, przeł. W. Berent, Kraków 2010. 
Platon, Państwo, t. 1–2, przeł. W. Witwicki, Warszawa 1948. 

O p r a c o w a n i a

Abbasy M. Totalitaryzm i wolność w świetle paradygmatów kultury. Współczesna Rosja, 
„Miscellanea Posttotalitariana Wratislaviensia” 8 (2020), s. 69–83. 

Arendt H., Korzenie totalitaryzmu, Warszawa 2021. 
Bäcker R., Totalitaryzm: geneza, istota, upadek, Toruń 1992. 
Bäcker R., Totalitaryzm w Polsce lat 1948–1956, „Czasy Nowożytne” 6 (1999), s. 7–16. 
Bäcker R, Skryte oblicze systemu komunistycznego: u źródeł zła, Warszawa 1997. 
Besier, G., Stokłosa, K., Wisely, A. (red.), Totalitarianism and liberty: Hannah Arendt in 

the 21st century, Kraków 2008.
Borgosz J., Tomasz z Akwinu, Warszawa 1962. 
Brzeziński Z., Friedrich C. J., Totalitarian Dictatorship and Autocracy, Cambridge 1956. 
Buchheim H., Totalitarian Rule. Its Nature and Characteristics, Middletown 1968. 
De Hoogh A. H. B., Greer L. L., Den Hartog D. N., Diabolical dictators or capable 

commanders? An investigation of the differential effects of autocratic leadership on team 
performance, „The Leadership Quarterly” 26 (2015), nr 5, s. 687–701. 

Edinger L. J, Post-Totalitarian Leadership: Elites in the German Federal Republic, „Ame-
rican Political Science Review” 54 (1960), nr 1, s. 58–82. 

Friedrich, C. J., Totalitaryzm: materiały z konferencji zorganizowanej przez Amerykańską 
Akademię Sztuki Nauk w marcu 1953 roku, Warszawa 2019.

Hertz A., Szkice o totalitaryzmie, wyb. tekstów J. Garewicz, Warszawa 1994. 
Jaroszyński i in. (red.), Totalitaryzm – jawny czy ukryty?, Lublin 2011. 
Kamenka E., Totalitaryzm, [w:] Przewodnik po współczesnej filozofii politycznej, red.  

R. E. Goodin i P. Pettit, Warszawa 1998, s. 821–829. 
Kołakowski L., Główne nurty marksizmu, t. 1–3, Warszawa 2009. 
Kozub-Ciembroniewicz, W. i in. (red.), Totalitaryzmy XX wieku: idee, instytucje, inter-

pretacje, Kraków 2010.
Linz J. J., Totalitarian and Authoritarian Regimes, Boulder 2000. 
Mandel Khân G., Islam, przeł. A. Gołębiowska, Warszawa 2010. 
Meuschel S., Theories of Totalitarianism and Modern Dictatorship. A Tentative Approach, 

„Thesis Eleven” 61 (2000), nr 1, s. 87–98.



289Totalitaryzm

Owsiannikow M. S., Filozofia Hegla, przeł. Z Kuderowicz, Warszawa 1965. 
Pak J. H., Kim Dzong Un. Historia dyktatora, przeł. A. Walulik, A. Zano, Warszawa 

2020. 
Paterson I., The God of The Machine, London 1993.
Popper K., The open society and its enemies, New Jersey 2020. 
Popper K., The poverty of historicism, London 1957. 
Potz M., Teokracje amerykańskie: źródła i mechanizmy władzy usankcjonowanej religijnie, 

Łódź 2016. 
Sadowski J., Między Pałacem Rad i Pałacem Kultury: studium kultury totalitarnej, Kra-

ków 2009. 
Schapiro L., Totalitarianism, London 1972. 
Stefaniak Ł., Utopizm: źródła myślowe i konsekwencje cywilizacyjne, Lublin 2011. 
Stolarczyk M., Iran: państwo i religia, Warszawa 2015. 
Tokarczuk R., Demokracja a dyktatura, autorytaryzm, totalitaryzm. Komparatystyka re-

lacji czterech pojęć, „Acta Universitatis Wratislaviensis. Studia nad Faszyzmem 
i Zbrodniami Hitlerowskimi” 30 (2008), s. 7–35. 

Voegelin E., Nietzsche, the Crisis and the War, „The Journal of Politics” 6 (1944), nr 9, 
s. 177–212. 

Wright J., Escribà-Folch A., Authoritarian Institutions and Regime Survival. Transitions 
to Democracy and Subsequent Autocracy, „British Journal and Political Science” 42 
(2012), nr 2, s. 283–309. 

Wright J., Escribà-Folch A., Dealing with Tyranny. International Sanctions and the Su-
rvival of Authoritarian Rulers, „International Studies Quarterly” 54 (2010), nr 2, 
s. 335–359. 



CZĘŚĆ IV

Klauzule limitacyjne 
wolności religijnej



Ks. dr hab. Cezary SM U N I E WSK I , prof. uczelni
Uniwersytet Warszawski

Bezpieczeństwo narodowe

Wprowadzenie

„Bezpieczeństwo narodowe to najważniejsza wartość, potrzeba narodowa 
i priorytetowy cel działalności państwa, jednostek i grup społecznych, a jed-
nocześnie proces obejmujący różnorodne środki gwarantujące trwały, wolny 
od zakłóceń byt i rozwój narodowy (państwa), w tym ochronę i obronę pań-
stwa jako instytucji politycznej oraz ochronę jednostek i całego społeczeń-
stwa, ich dóbr i środowiska naturalnego przed zagrożeniami, które w zna-
czący sposób ograniczają jego funkcjonowanie lub godzą w dobra podlega-
jące szczególnej ochronie. Bezpieczeństwo jako wartość ma zatem charakter 
zbioru wielu wartości szczegółowych”1. 

Bezpieczeństwo narodowe jest pojęciem bardzo szerokim, obejmującym 
swoim zakresem kwestie militarne, tożsamościowe, gospodarcze, material-
no-energetyczne, kulturowe, ekologiczne, demograficzne, socjalne i  inne. 
Kwestia bezpieczeństwa została uwzględniona przy tworzeniu zasad ustroju 
politycznego Rzeczypospolitej Polskiej. Bezpieczeństwo, będąc celem dzia-

1 W. Kitler, Bezpieczeństwo narodowe RP. Podstawowe kategorie. Uwarunkowania. System, 
Warszawa 2011, s. 31.



294 Cezary Smuniewski 

łań państwa, jest wyrażeniem podstawowych potrzeb społecznych i  jako 
takie domaga się permanentnego zaspokojenia. To zaspokojenie powinno 
być realizowane zarówno na poziomie pojedynczych osób, grup społecznych, 
wspólnoty politycznej (narodu), instytucji (państwowych i pozarządowych), 
jak i przez te podmioty. W tym miejscu przyjmuje się, że „państwo jest przy-
musową organizacją, wyposażoną w atrybuty władzy zwierzchniej po to, by 
ochraniać przed zagrożeniami zewnętrznymi i wewnętrznymi ład, zapew-
niający zasiedlającej jego terytorium społeczności, składającej się ze współ-
zależnych grup o zróżnicowanych interesach, warunki egzystencji korzystne 
odpowiednio do siły ich ekonomicznej pozycji i  politycznych wpływów”2. 
Gwarantowana prawnie i egzekwowana przez państwo wolność religijna jest 
jednym z  warunków zapewniających bezpieczeństwo personalne należące 
w życiu wspólnoty politycznej do sił tworzących bezpieczeństwo narodowe. 
W interesie obywateli, narodu i państwa jest zapewnienie obywatelom wol-
ności religijnej.

Istota aksjologiczna

W demokratycznym państwie prawnym bezpieczeństwo należy do podsta-
wowych wartości oddziałujących na społeczeństwo i  funkcjonowanie pań-
stwa wraz z  jego organami3. Imperatyw tworzenia bezpieczeństwa narodo-
wego wynika z  tego, że samo bezpieczeństwo jest wartością uniwersalną, 
chociaż największe znaczenie ma bezpieczeństwo jednostki, grupy społecznej 
i państwa. Należy uwzględniać rozległość jego kategorii, możliwych do wy-
różnienia w zależności od sfery aktywności określonego podmiotu. Dlatego 
też ujmuje się je szeroko zarówno w aspekcie celów, funkcji oraz zadań, ja-
kie realizuje się w jego ramach czy też identyfikacji podmiotów zajmujących 
się analizowaną problematyką, jak również obszaru, na który oddziałuje. Do 
głównych elementów bezpieczeństwa zalicza się: brak zagrożenia, poczucie 
pewności oraz swobodę rozwoju, które pozostają ze sobą w ścisłym związku4. 

2 M. Gulczyński, Nauka o polityce, Warszawa 2007, s. 108.
3 M. Czuryk i in., Bezpieczeństwo państwa. Zagadnienia prawne i administracyjne, Olsztyn 

2016, s. 13.
4 Por. M. Czuryk, Bezpieczeństwo jako dobro wspólne, „Zeszyty Naukowe KUL” 61 (2018), nr 

3, s. 16; M. Czuryk i in., dz. cyt., s. 17; M. Karpiuk, Miejsce samorządu terytorialnego w przestrze-



295Bezpieczeństwo narodowe

Z  bezpieczeństwem narodowym rozumianym jako wartość wiążą się inne 
wartości, które „przesądzają o bezpiecznym trwaniu państwa (jego suweren-
ności, trwałości granic, integralności terytorialnej) – jako podmiotu stosun-
ków międzynarodowych – oraz społeczeństwa (narodu) – jako najistotniej-
szego czynnika konstytutywnego, demokratycznego państwa”5.

Stan rzeczy

Naród Polski w preambule Konstytucji RP z roku 1997 określony jest jako 
„wszyscy obywatele Rzeczypospolitej, zarówno wierzący w Boga będącego 
źródłem prawdy, sprawiedliwości, dobra i piękna, jak i niepodzielający tej 
wiary, a te uniwersalne wartości wywodzący z innych źródeł, równi w pra-
wach i w powinnościach wobec dobra wspólnego – Polski”6. Także w tej pre-
ambule mowa jest o kulturze zakorzenionej w chrześcijańskim dziedzictwie 
Narodu oraz o odpowiedzialności przed Bogiem lub własnym sumieniem. 
Zgodnie z art. 5 Konstytucji RP dziedzictwo narodowe jest natomiast „strze-
żone” przez Rzeczpospolitą Polską tak jak niepodległość i nienaruszalność 
własnego terytorium. To „strzeżenie” związane jest z zapewnieniem wolności 
i praw człowieka i obywatela oraz bezpieczeństwa obywateli7. Odwołanie się 
w preambule do Narodu Polskiego jako obywateli wierzących w Boga i „nie-
podzielających tej wiary” należy rozumieć nie tylko jako opis stanu społe-
czeństwa w roku 1997, lecz także jako dane obywatelom prawo do wolności 
religijnej w tworzeniu tego Narodu, a co za tym idzie – budowaniu jego bez-
pieczeństwa.

Na relację między bezpieczeństwem narodowym a  wolnością religij-
ną wskazuje Konstytucja RP, odwołując się do kategorii dobra wspólnego, 
o  czym świadczą zapisy: „Rzeczpospolita Polska jest dobrem wspólnym 

ni bezpieczeństwa narodowego, Warszawa 2014, s. 28–34; tenże, Zadania i kompetencje zespolonej 
administracji rządowej w sferze bezpieczeństwa narodowego Rzeczypospolitej Polskiej. Aspekty mate-
rialne i formalne, Warszawa 2013, s. 26; W. Lis, Bezpieczeństwo wewnętrzne i porządek publiczny 
jako sfera działania administracji publicznej, Lublin 2015, s. 30.

5 W. Kitler, dz. cyt., s. 10; C. Smuniewski, National Security of Poland in the Axiological 
Perspective. President Lech Wałęsa, Warszawa 2019, s. 32–40.

6 Konstytucja Rzeczypospolitej z 1997 roku, Preambuła, Dz. U. z 1997 r., Nr 78, poz. 483.
7 Por. tamże, art. 5.



296 Cezary Smuniewski 

wszystkich obywateli”8; „obowiązkiem obywatela polskiego jest wierność 
Rzeczypospolitej oraz troska o dobro wspólne”9; „obowiązkiem obywatela 
polskiego jest obrona Ojczyzny”10 oraz „stosunki między państwem a kościo-
łami i  innymi związkami wyznaniowymi są kształtowane na zasadach po-
szanowania ich autonomii oraz wzajemnej niezależności każdego w swoim 
zakresie, jak również współdziałania dla dobra człowieka i dobra wspólne-
go”11. Jednym z  ważniejszych pojęć aksjologicznych, którymi posługuje się 
Konstytucja RP z roku 1997, jest pojęcie „dobra wspólnego”. Z jednej strony 
zapewnienie bezpieczeństwa jako celu działania państwa i jego organów na-
leży postrzegać właśnie poprzez pryzmat dobra wspólnego, w ramach któ-
rego można wyróżnić bezpieczeństwo będące wartością społeczną oraz pu-
bliczną, a nie wyłącznie indywidualną12. Z drugiej strony znajduje się kwestia 
współdziałania między państwem a kościołami i innymi związkami wyzna-
niowymi dla dobra wspólnego13. Należy zauważyć, że ci sami ludzie należą 
do społeczności państwowej i religijnej (lub nie utożsamiają się z żadną re-
ligią), ci sami też ludzie mają obowiązek obrony dobra wspólnego – Ojczy-
zny. Poprzez promocję i ochronę wolności religijnej państwo ujawnia się jako 
podmiot troszczący się o dobro wspólne, tworzący warunki do bezpiecznego 
rozwoju własnego narodu. Szczególnym wyrazem takiego działania jest po-
woływanie i utrzymywanie instytucji do tego dedykowanych.

Jedynie państwo (mowa jest o  państwie demokratycznym, które jest 
obiektem troski obywateli i  które sprawuje opiekę nad swoimi obywate-
lami) będące organizacją przymusową może gwarantować i  chronić różne 
wolności, a wśród nich wolność religijną. Właśnie dlatego, że państwo jest 
„najskuteczniejszym sposobem zabezpieczenia przetrwania społeczeństwa 
oraz zabezpieczenia wolnych od zakłóceń warunków bytu i rozwoju naro-
dowego”14, może ono gwarantować wolność religijną. Przez swoje działa-
nia na rzecz bezpieczeństwa narodowego winno uwzględniać działania na 

8 Tamże, art. 1.
9 Tamże, art. 82.
10 Tamże, art. 85, p. 1.
11 Tamże, art. 25, p. 3.
12 Por. M. Czuryk, dz. cyt., s. 23–24.
13 Por. G. Świst, Wolność sumienia i religii w Konstytucji RP z 1997 roku w wymiarze indywi-

dualnym i instytucjonalnym, „Studia Gdańskie” 42 (2018), s. 155.
14 W. Kitler, Organizacja bezpieczeństwa narodowego Polski. Aspekty ustrojowe, prawno-admi-

nistracyjne i systemowe, Toruń 2018, s. 15.



297Bezpieczeństwo narodowe

rzecz ochrony wolności religijnej. „Tworzy ono bowiem podstawy prawne 
i organizacyjne wszelkich zabezpieczeń na rzecz bezpieczeństwa, a ponad-
to gwarantuje możność zjednoczenia wysiłku wielu podmiotów za pomocą 
silnych więzi systemowych (organizacyjnych) oraz ich w miarę skutecznego 
egzekwowania”15. Pozycja państwa jest tu szczególnie uprzywilejowana ze 
względu na: zakres jego decyzji, autorytatywność postanowień, wyłączność 
tworzenia norm prawa pozytywnego, postulowany monopol na użycie siły, 
konsekwencje i rozmiar decyzji16.

Ponieważ bezpieczeństwo narodu (społeczeństwa) i każdego jego obywa-
tela najpełniej powinno być realizowane w ramach państwa, a także ponie-
waż na państwo nałożony jest obowiązek zapewnienia szeroko rozumianego 
bezpieczeństwa każdego obywatela i  całej wspólnoty politycznej poprzez 
ochronę i obronę ludności oraz jej dóbr indywidualnych i wspólnych przed 
potencjalnymi, jak i istniejącymi zagrożeniami powstającymi na skutek in-
gerencji zewnętrznych lub/i  wewnętrznych, dlatego też państwo powinno 
dbać o to, co jest integralną częścią społeczeństwa i w znacznej mierze jego 
siłą, czyli o dobrowolne związki powstające i  trwające poza sferą państwa 
i gospodarki, w które wchodzą m.in. kościoły i związki wyznaniowe. Pod-
mioty te (wraz z innymi, takimi jak np.: stowarzyszenia, niezależne media, 
kluby sportowe i spędzania wolnego czasu, środowiska dyskusyjne, grupy za-
angażowania obywatelskiego) są w interesie żywotności państwa, ponieważ 
torują drogę stowarzyszeniom zawodowym, partiom politycznym, związ-
kom zawodowym, instytucjom alternatywnym17.

Z tym, co powiedziano wyżej o państwie, wiąże się kwestia bezpieczeń-
stwa publicznego, które obejmuje zabezpieczenie potrzeb istnienia, prze-
trwania, pewności, stabilności jednostek pozostających pod jurysdykcją 
państwa. Chodzi zatem o pozytywny stan w państwie osiągnięty w wyni-
ku realizacji polityki bezpieczeństwa, w  którego zakres wchodzi państwo 
ze swoim ustrojem i  innymi urządzeniami, a  także osoby pozostające pod 
jurysdykcją państwa, w  szczególności jego obywatele, ich życie, zdrowie, 
mienie, realizacja praw podmiotowych, form życia zbiorowego w  organi-
zacji państwowej, w  której współżyją ludzie. Oznacza to, że chodzi także 

15 Tamże.
16 Por. T. Żyro, Wstęp do politologii, Warszawa 2012, s. 183.
17 Por. tamże, s. 182.



298 Cezary Smuniewski 

o bezpieczeństwo wszelkich instytucji publicznych, organizacji społecznych, 
religijnych, pracowniczych, prywatnych oraz o  zabezpieczenie porządku 
prawnego w państwie przed działaniami zabronionymi godzącymi w insty-
tucje i urządzenia publiczne, życie i zdrowie ludzi lub porządek publiczny, 
a także w normy i obyczaje społeczne. Bezpieczeństwo publiczne wiąże się 
zatem z wolnym od zakłóceń funkcjonowaniem państwa i  jego instytucji, 
a przede wszystkim jego obywateli mogących funkcjonować zgodnie z panu-
jącym w państwie prawem. Formalną gwarancją utrzymania bezpieczeństwa 
publicznego są normy prawne, a instytucjonalną – kompetentne organy pań-
stwa. Zapewnienie bezpieczeństwa publicznego oddziałuje na całe państwo 
i jego struktury18.

Regulacja prawna

W  Polsce podstawowym źródłem prawa co do bezpieczeństwa narodowe-
go i bezpieczeństwa państwa jest Konstytucja RP z 1997 r. Bezpieczeństwo 
wchodzi jednak w zakres nienazwanych zasad konstytucyjnych. W polskiej 
ustawie zasadniczej brakuje jakiejkolwiek definicji bezpieczeństwa, chociaż 
termin „bezpieczeństwo” pojawia się już dwukrotnie wśród zasad ustroju 
państwa. Podstawowym unormowaniem zarówno dla problematyki bezpie-
czeństwa, jak i wolności religijnej19, jest art. 5: „Rzeczpospolita Polska strzeże 
niepodległości i  nienaruszalności swojego terytorium, zapewnia wolności 
i prawa człowieka i obywatela oraz bezpieczeństwo obywateli, strzeże dzie-
dzictwa narodowego oraz zapewnia ochronę środowiska, kierując się zasa-
dą zrównoważonego rozwoju”20. Przepis ten jest skorelowany z art. 26: „Siły 
Zbrojne Rzeczypospolitej Polskiej służą ochronie niepodległości państwa 
i niepodzielności jego terytorium oraz zapewnieniu bezpieczeństwa i niena-
ruszalności jego granic”21. O bezpieczeństwie jest mowa w rozdziale poświę-

18 A. Babiński, W  poszukiwaniu definicji bezpieczeństwa publicznego, „Zeszyty Nauko-
we Państwowej Wyższej Szkoły Zawodowej im. Witelona w Legnicy” 5 (2020), nr 2, s. 105;  
W. Kitler, Organizacja bezpieczeństwa narodowego, dz. cyt., s. 33–23; A. Misiuk, Administracja 
porządku i bezpieczeństwa publicznego. Zagadnienia prawno-ustrojowe, Warszawa 2008.

19 Por. W. Necel, Wolność religijna w porządku prawnym Rzeczypospolitej Polskiej, [w:] Wolność 
religijna. Wybrane zagadnienia, red. W. Cisło, M. Olszówka, W. Sadłoń, Warszawa 2018, s. 67.

20 Konstytucja Rzeczypospolitej z 1997 roku, dz. cyt., art. 5.
21 Tamże, art. 26.



299Bezpieczeństwo narodowe

conym prawom jednostki, jednak w kontekście ich ograniczania. Wskazać 
należy podstawową regulację art. 31, p. 3: „Ograniczenia w zakresie korzysta-
nia z konstytucyjnych wolności i praw mogą być ustanawiane tylko w usta-
wie i  tylko wtedy, gdy są konieczne w demokratycznym państwie dla jego 
bezpieczeństwa lub porządku publicznego, bądź dla ochrony środowiska, 
zdrowia i moralności publicznej, albo wolności i praw innych osób. Ograni-
czenia te nie mogą naruszać istoty wolności i praw”22. Pojęcie bezpieczeństwa 
jest również użyte w art. 53, p. 5: „Wolność uzewnętrzniania religii może być 
ograniczona jedynie w drodze ustawy i tylko wtedy, gdy jest to konieczne do 
ochrony bezpieczeństwa państwa, porządku publicznego, zdrowia, moralno-
ści lub wolności i praw innych osób”23.

Wzmiankowane powyżej bezpieczeństwo państwa i  porządek publicz-
ny odnosimy do kwestii ograniczania manifestowania wolności religijnej. 
W art. 9 Konwencji o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności 
sporządzonej w Rzymie dnia 4 listopada 1950 r. czytamy: „1. Każdy ma prawo 
do wolności myśli, sumienia i wyznania; prawo to obejmuje wolność zmiany 
wyznania lub przekonań oraz wolność uzewnętrzniania indywidualnie lub 
wspólnie z innymi, publicznie lub prywatnie, swego wyznania lub przeko-
nań przez uprawianie kultu, nauczanie, praktykowanie i czynności rytualne. 
2. Wolność uzewnętrzniania wyznania lub przekonań może podlegać jedy-
nie takim ograniczeniom, które są przewidziane przez ustawę i konieczne 
w społeczeństwie demokratycznym z uwagi na interesy bezpieczeństwa pu-
blicznego, ochronę porządku publicznego, zdrowia i moralności lub ochronę 
praw i wolności innych osób”24. Taki stan prawny oznacza, że ochrona po-
rządku publicznego rozumianego w kontekście bezpieczeństwa publicznego 

22 Tamże, art. 31, ust. 3.
23 Tamże, art. 53, ust. 5. Por. Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i Politycznych 

otwarty do podpisu w Nowym Jorku dnia 16 grudnia 1966 r., Dz. U. z 1977 r. Nr 38, poz. 
167, art. 18, p. 3: „Wolność uzewnętrzniania wyznania lub przekonań może podlegać jedynie 
takim ograniczeniom, które są przewidziane przez ustawę i są konieczne dla ochrony bez-
pieczeństwa publicznego, porządku, zdrowia lub moralności publicznej albo podstawowych 
praw i wolności innych osób”. Por. Konwencja o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych 
Wolności sporządzona w Rzymie dnia 4 listopada 1950 r., zmieniona następnie Protokołami 
nr 3, 5 i 8 oraz uzupełniona Protokołem nr 2, Dz. U. z 1993 r. Nr 61, poz. 284, art. 9, p. 2.

24 Konwencja o  Ochronie Praw Człowieka i  Podstawowych Wolności sporządzona 
w Rzymie dnia 4 listopada 1950 r., zmieniona następnie Protokołami nr 3, 5 i 8 oraz uzupeł-
niona Protokołem nr 2., Publikacja w Dz. U. z 1993 r. Nr 61, poz. 284.



300 Cezary Smuniewski 

i spójności społecznej nie może być wykorzystywana do naruszania wolności 
jednostki w sposób arbitralny. Każde ograniczenie wolności uzewnętrznia-
nia wyznania lub przekonań musi być uzasadnione w oparciu na konkretne 
przesłanki prawne zasadzające się na założeniach aksjologicznych.

W Konstytucji RP najbardziej doniosła część regulacji poświęconej bezpie-
czeństwu została powiązana z instytucją prezydenta. Najważniejszy przepis to 
art. 126, p. 2: „Prezydent Rzeczypospolitej czuwa nad przestrzeganiem Kon-
stytucji, stoi na straży suwerenności i bezpieczeństwa państwa oraz nienaru-
szalności i niepodzielności jego terytorium”25. Pomimo tego, że w artykule 126 
bezpieczeństwo państwa wyszczególnione jest oddzielnie obok suwerenności, 
nienaruszalności i niepodzielności terytorium, nie zmienia to faktu, że wy-
mienione wraz z nim inne dobra chronione są składnikami bezpieczeństwa 
państwa, a  nawet jego równoważnikami. Ich wyodrębnienie podnosi nato-
miast ich rangę26. Wyrażenie „bezpieczeństwo narodowe” znalazło się w treści 
artykułu 135: „Organem doradczym Prezydenta Rzeczypospolitej w zakresie 
wewnętrznego i zewnętrznego bezpieczeństwa państwa jest Rada Bezpieczeń-
stwa Narodowego”27. Bezpieczeństwo narodowe, jak i bezpieczeństwo państwa 
widziane są w aspekcie wewnętrznym i zewnętrznym28. W Konstytucji bez-
pieczeństwo w sensie ogólnym utożsamiane jest ze stanem spokoju, pewności, 
zabezpieczenia, ochrony i braku zagrożeń. Najistotniejsze rodzaje bezpieczeń-
stwa to: bezpieczeństwo państwa, bezpieczeństwo obywateli, bezpieczeństwo 
wewnętrzne i bezpieczeństwo zewnętrzne. Bezpieczeństwo narodowe tworzo-
ne jest na podstawie pojęcia bezpieczeństwa państwa w jego państwowocen-
trycznym ujęciu29.

25 Konstytucja Rzeczypospolitej z 1997 roku, dz. cyt., art. 126, ust. 2.
26 Por. W. Kitler, Organizacja bezpieczeństwa narodowego, dz. cyt., s. 28.
27 Konstytucja Rzeczypospolitej z 1997 roku, dz. cyt., art. 135.
28 Por. W. Kitler, Organizacja bezpieczeństwa narodowego, dz. cyt., s. 28.
29 Por. A. Bień-Kacała, Bezpieczeństwo w Konstytucji RP z 1997 r. – wstępna diagnoza, „Prze-

gląd Prawa Konstytucyjnego” 24 (2015), nr 2, s. 26; H. Zięba-Załucka, Konstytucyjne aspekty 
bezpieczeństwa, „Studia Iuridica Lublinensia” 22 (2014), s. 411–428; M. Czuryk i in., dz. cyt., 
s. 23–27.



301Bezpieczeństwo narodowe

Aspekty praktyczne

Zagwarantowana prawem przez państwo i strzeżona za pomocą odpowied-
nich instytucji wolność religijna jawi się jako jeden z elementów sprzyjają-
cych tworzeniu bezpieczeństwa narodowego poprzez budowanie ładu we-
wnątrzpaństwowego. Procesy tworzenia bezpieczeństwa narodowego doma-
gają się szanowania w państwie wolności religijnej.

Z  jednej strony idee podważające rację istnienia państw narodowych 
mają w sobie potencjał do stania się siłą wymierzoną w wolność religijną, 
z drugiej strony idee wymierzone w wolność religijną mają potencjał stania 
się zagrożeniem dla bezpieczeństwa narodowego i funkcjonowania państw.

Użycie argumentów odwołujących się do ochrony porządku publicznego 
w celu ograniczenia wolności religijnej, pozostającej jednym z fundamental-
nych praw człowieka, powinno być zawsze szczegółowo uzasadnione. Nad-
użycia w tej przestrzeni prowadzić będą do dyskryminacji lub naruszenia 
praw jednostki. Ograniczenia wolności religijnej, jeśli byłyby nieuzasad-
nione, mogą wpłynąć destrukcyjnie na porządek publiczny, opierający się 
przecież na wolności każdego człowieka, w tym także jego wolności religij-
nej. Wolność każdego człowieka, realizowana zarówno indywidualnie, jak 
i zbiorowo, umożliwia jednostkom i całemu społeczeństwu rozwijanie odpo-
wiedzialności za swoje działania i rozwój wspólnoty politycznej. Odpowie-
dzialność ta jednak będzie nieefektywna, jeśli prawo nie zapewni właściwej 
ochrony wolności religijnej.

Zarówno państwowe programy społeczne, jak i szkolne programy eduka-
cyjne odnoszące się do bezpieczeństwa powinny uwzględniać kwestie zwią-
zane z wolnością religijną, odnosząc ją do gwarantowanych wolności człowie-
ka, jego praw i obowiązków, ładu wewnątrzpaństwowego sprzyjającego roz-
wojowi wspólnoty narodowej i budowaniu bezpieczeństwa w różnych jego 
wymiarach. Propagowanie odpowiednich treści w programach społecznych 
i edukacyjnych może być rozumiane jako działania prewencyjne, a przez to 
chronić przed szerzeniem się zachowań fundamentalistycznych i dyskrymi-
nujących. Podobnie rzecz ma się z  programami naukowymi, badawczymi 
dotyczącymi bezpieczeństwa. Należy dążyć do tego, aby badania dotyczące 
bezpieczeństwa narodowego, wraz z właściwymi mu powiązaniami z bez-
pieczeństwem tożsamościowym, kulturowym i wewnętrznym, uwzględniały 



302 Cezary Smuniewski 

kwestię religii i wolności religijnej. Właśnie kwestie dotyczące religii jawią się 
jako istotne w procesie identyfikacji i wzmacniania postaw obywatelskich, 
patriotycznych i obronnych. Zintegrowane i  systemowe działania na rzecz 
bezpieczeństwa narodowego domagają się zatem jako własnych komponen-
tów programów naukowo-edukacyjnych, które poprzez badania i edukację 
przyczyniać się będą do obserwacji kwestii wolności religijnej w państwie, jej 
stanu i dotyczących jej tendencji. W badaniach takich jednoznacznie trzeba 
chociażby odróżniać działania na rzecz pokoju od działań antypaństwowych, 
anarchistycznych i pacyfistycznych (pacyfizm taktyczny). Programy – spo-
łeczne, szkolne, badawcze, naukowe – powinny zabezpieczać społeczeństwo 
zarówno przed ateizacją kultury narodowej, używaniem religii do działań 
przeciwnych interesowi narodowemu, jak i przed postrzeganiem religii jako 
synonimu konkretnego Kościoła/wyznania/związku wyznaniowego.

Bibliografia

Ź r ó d ł a

Konstytucja Rzeczypospolitej z 1997 r., Dz. U. z 1997 r. Nr 78, poz. 483.
Konwencja o  Ochronie Praw Człowieka i  Podstawowych Wolności sporządzona 

w Rzymie dnia 4 listopada 1950 r., zmieniona następnie Protokołami nr 3, 5 i 8 
oraz uzupełniona Protokołem nr 2, Dz. U. z 1993 r. Nr 61, poz. 284.

Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i  Politycznych otwarty do podpisu 
w Nowym Jorku dnia 16 grudnia 1966 r., Dz. U. z 1977 r. Nr 38, poz. 167.

O p r a c o w a n i a

Babiński A., W  poszukiwaniu definicji bezpieczeństwa publicznego, „Zeszyty Naukowe 
Państwowej Wyższej Szkoły Zawodowej im. Witelona w Legnicy”, 35 (2020), nr 
2, s. 91–109.

Bień-Kacała A., Bezpieczeństwo w Konstytucji RP z 1997 r. – wstępna diagnoza, „Prze-
gląd Prawa Konstytucyjnego” 24 (2015), nr 2, s. 11–28.

Czuryk M., Bezpieczeństwo jako dobro wspólne, „Zeszyty Naukowe KUL” 61 (2018), nr 
3, s. 15–24.

Czuryk M. i in., Bezpieczeństwo państwa. Zagadnienia prawne i administracyjne, Olsztyn 
2016.

Gulczyński M., Nauka o polityce, Warszawa 2007.
Karpiuk M., Miejsce samorządu terytorialnego w przestrzeni bezpieczeństwa narodowego, 

Warszawa 2014.



303Bezpieczeństwo narodowe

Karpiuk M., Zadania i kompetencje zespolonej administracji rządowej w sferze bezpieczeń-
stwa narodowego Rzeczypospolitej Polskiej. Aspekty materialne i formalne, Warszawa 
2013.

Kitler W., Bezpieczeństwo narodowe RP. Podstawowe kategorie. Uwarunkowania. System, 
Warszawa 2011.

Kitler W., Organizacja bezpieczeństwa narodowego Polski. Aspekty ustrojowe, prawno-ad-
ministracyjne i systemowe, Toruń 2018.

Lis W., Bezpieczeństwo wewnętrzne i porządek publiczny jako sfera działania administracji 
publicznej, Lublin 2015.

Misiuk A., Administracja porządku i  bezpieczeństwa publicznego. Zagadnienia prawno-
-ustrojowe, Warszawa 2008.

Necel W., Wolność religijna w porządku prawnym Rzeczypospolitej Polskiej, [w:] Wolność 
religijna. Wybrane zagadnienia, red. W. Cisło, M. Olszówka, W. Sadłoń, Warszawa 
2018, s. 67–83.

Smuniewski C., National Security of Poland in the Axiological Perspective. President Lech 
Wałęsa, Warszawa 2019.

Świst G., Wolność sumienia i religii w Konstytucji RP z 1997 roku w wymiarze indywidual-
nym i instytucjonalnym, „Studia Gdańskie” 42 (2018), s. 145–159.

Zięba-Załucka H., Konstytucyjne aspekty bezpieczeństwa, „Studia Iuridica Lublinen-
sia” 22 (2014), s. 411–428.

Żyro T., Wstęp do politologii, Warszawa 2012.

P o d z i ę k o w a n i a

prof. dr hab. Waldemar Kitler
dr hab. Marzena Toumi, prof. ucz.



Dr Weronika K U DŁ A
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie 

Porządek publiczny

Wprowadzenie

Termin „porządek publiczny” jest stosowany w wielu dyscyplinach nauko-
wych, zatem jego rozumienie wynika z przyjętej optyki jego postrzegania. 
Jest to pojęcie stosowane bardzo często w naukach prawnych, które nie posia-
da jednak jednolitej definicji legalnej, wskazującej na jego treść i znaczenie. 
Przyjmuje się, że porządek publiczny to określony stan wewnętrzny państwa, 
które w celu realizacji swoich celów i zadań musi zachować pewną spójność 
poprzez określenie zasad postępowania dla swoich członków. Zbiór zasad 
określają m.in. normy prawne, moralne, religijne i obyczaje1. Porządek pu-
bliczny bardzo często pojawia się obok pojęcia „bezpieczeństwo publiczne”. 
W literaturze przedmiotu wskazuje się, że są to kategorie prawne o zasięgu 
interdyscyplinarnym2. Autorzy podejmujący się prób zdefiniowania i  roz-
graniczenia pojęć „bezpieczeństwo publiczne” oraz „porządek publiczny” 
wskazują, że oba te terminy są niejasne, nieostre, niepełne, niejednoznaczne 

1 M. Hejduk, Zakres znaczeniowy porządku publicznego, „Zeszyty Naukowe Państwowej 
Wyższej Szkoły Zawodowej im. Witelona w Legnicy” 1 (2020), s. 116.

2 A. Osierda, Prawne aspekty pojęcia bezpieczeństwa publicznego i porządku publicznego, „Stu-
dia Iuridica Lublinensia” 23 (2014), s. 89–106.



306 Weronika Kudła

i nieścisłe terminologicznie3. Pojęcia te pozwalają jednak elastycznie stoso-
wać prawo i dostosowywać jego treść do zmieniających się, często bardzo 
dynamicznie, sytuacji, przy zachowaniu względnej stabilności obowiązują-
cego prawa4. W kontekście ochrony praw człowieka, w tym wolności religij-
nej, porządek publiczny jest jedną z zasad uzasadniających ingerencję władzy 
publicznej w sferę praw i wolności jednostki poprzez zastosowanie klauzuli 
limitacyjnej w ściśle określonych warunkach. 

Porządek publiczny – przegląd definicji

W naukach administracyjnych oraz naukach o bezpieczeństwie postrzega-
nie terminu „porządek publiczny” jest bardzo zróżnicowane5. Z jednej strony 
podnosi się, że pojęcia „bezpieczeństwo publiczne” i  „porządek publiczny” 
należy stosować łącznie, gdyż w pewnych kontekstach ich znaczenia zacho-
dzą na siebie i są trudne do rozdzielenia. Wśród zwolenników takiego stano-
wiska wymienić należy m.in. Franciszka Mroczko, który definiuje porządek 
publiczny jako „istniejący realnie układ stosunków społecznych ukształtowa-
ny przez prawo i normy moralne, religijne, obyczajowe; dotyczy miejsc pu-
blicznych; zachowanie ludzi zgodnie z normami, brak sprzeczności, chaosu, 
konfliktów, zachowanie ładu, spokoju i harmonijności w życiu zbiorowym; 
ochrona zdrowia, życia, mienia, dóbr osobistych”6. Takie ujęcie zakresu tre-
ściowego porządku publicznego zachodzi na to, co stanowi bezpieczeństwo 
publiczne, a oznacza ono: „bezpieczeństwo każdego obywatela, jego życia, 
zdrowia, mienia, realizacji praw; bezpieczeństwo wszelkich instytucji pu-
blicznych, organizacji społecznych, prywatnych, zapewnienie spokoju, ładu 
społecznego, bezpieczeństwo całej organizacji państwowej; bezpieczeństwo 
w komunikacji (wszelkiej), brak zagrożeń katastrofami, klęskami, żywiołami, 
epidemiami, przestępczym działaniem człowieka)”7.

3 S. Pieprzny, Administracja bezpieczeństwa i porządku publicznego, Rzeszów 2008, s. 12.
4 A. Osierda, dz. cyt., s. 91. 
5 M. Hejduk, dz. cyt., s. 112.
6 F. Mroczko, Problemy bezpieczeństwa i porządku publicznego, „Zeszyty Naukowe WWSZIP 

Refleksje Gospodarcze” 14 (2010), nr 1, s. 35.
7 Tamże.



307Porządek publiczny

Teoretyk Stanisław Pieprzny określa porządek publiczny jako „pozytyw-
ny stan kreowany przez normy prawne i pozaprawne (normy moralne, zasa-
dy współżycia międzyludzkiego) akceptowalne i stosowane przez większość, 
zapewniający prawidłową koegzystencję i  rozwój pojedynczych ludzi i  ich 
zbiorowości przy aktywnym udziale podmiotów publicznych odpowiedzial-
nych za realizację zadań w tym zakresie. Porządek publiczny ma umożliwić 
normalny rozwój życia społecznego i zapewnić przestrzeganie przepisów do-
tyczących zachowania się w miejscach publicznych”8.

Z kolei Waldemar Kitler wiąże bezpieczeństwo publiczne z porządkiem 
publicznym i określa je jednym terminem – bezpieczeństwo i porządek pu-
bliczny, proponując, aby te dwa sformułowania połączyć w jednolite określe-
nie i nazwać „bezpieczeństwem publicznym”9.

Jeszcze inne spojrzenie na relację między terminami prezentuje Marek 
Mączyński, który wyraźnie rozgranicza bezpieczeństwo publiczne i  porzą-
dek publiczny. Uważa on, że „nie istnieją przepisy, które wymienione sfery 
działania państwa rozgraniczałyby w sposób bardziej precyzyjny”, co „w du-
żej mierze wynika ze specyfiki pojęć bezpieczeństwa i porządku publicznego, 
które – jakkolwiek są dobrem prawnie chronionym – jednocześnie stanowią 
pojęcia abstrakcyjne, gdyż praco pozytywnie tych pojęć nie określa”10. Takie 
stanowisko podziela również Lech Falandysz, dla którego porządek publiczny 
to „system norm, zasad prawnych i zwyczajowych, regulujących współżycie 
ludzi w ogóle lub jedynie ich zachowanie w miejscach publicznych”11.

Rozważania teoretyczne nad zakresami treściowymi pomiędzy porząd-
kiem publicznym a bezpieczeństwem publicznym prowadzą do konkluzji, że 
istnieje bardzo cienka linia rozgraniczająca oba te pojęcia. Nie należy ich jed-
nak ze sobą utożsamiać, co potwierdzają akty prawa międzynarodowego, jak 
i ustawodawstwo polskie. Przykładem zbioru unormowań prawnych odno-
szących się do naruszenia zbioru norm stanowiących element porządku pu-

8 S. Pieprzny, Ochrona bezpieczeństwa i  porządku publicznego w  prawie administracyjnym, 
Rzeszów 2007, s. 39.

9 W. Kitler, Bezpieczeństwo Narodowe RP. Podstawowe kategorie, uwarunkowania systemu, 
Warszawa 2011, s. 57.

10 M. Mączyński, Porządek publiczny i bezpieczeństwo – sfery działania, [w:] Komentarz do 
ustawy o samorządzie powiatowym, red. K. Bandarzewski i in., Warszawa 2005, s. 82–83. 

11 L. Falandysz, Pojęcie porządku publicznego w prawie karnym i karnoadministracyjnym, „Pa-
lestra” 2 (1969), s. 68, cyt. za M. Hejduk, dz. cyt., s. 115. 



308 Weronika Kudła

blicznego jest kodeks karny (dalej: k.k.)12. W rozdziale XXXII „Przestępstwa 
przeciwko porządkowi publicznemu” możemy odnaleźć następujące prze-
stępstwa: 1) wzięcie zakładnika (art. 252 k.k.); 2) czynny udział w zbiegowisku 
(art. 254 k.k.); 3) zamach na urządzenia infrastruktury (art. 254a k.k.); 4) pu-
bliczne nawoływanie do popełnienia występku lub przestępstwa skarbowego 
(art. 255 k.k.); 5) propagowanie nazizmu, komunizmu, faszyzmu lub innego 
ustroju totalitarnego (art. 256 k.k.); 6) napaść z powodu ksenofobii, rasizmu 
lub nietolerancji religijnej (art. 257 k.k.); 7) przestępczość zorganizowaną, 
udział w zorganizowanej grupie przestępczej (art. 258 k.k.); 8) dobrowolne 
odstąpienie od udziału w zorganizowanej grupie przestępczej (art. 259 k.k.); 
9) przekraczanie granicy RP w celu popełnienia przestępstwa o charakte-
rze terrorystycznym (art. 259 a k.k.); 10) Zakłócenie przebiegu zgromadzenia 
(art. 260 k.k.); 11) znieważenie pomnika (art. 261 k.k.); 12) zbezczeszczenie 
zwłok (art. 262 k.k.); 13) wyrób i handel bronią bez zezwolenia (art. 263 k.k.); 
14) nielegalne przekroczenie granicy (art. 264 k.k.) oraz 15) umożliwienie nie-
legalnego pobytu na terytorium RP (art. 264a k.k.). Zachowania naruszające 
porządek i spokój publiczny mogą również stanowić wykroczenia przeciwko 
porządkowi i spokojowi publicznemu określone w Rozdziale VIII kodeksu 
wykroczeń (dalej k.w.)13. 

W orzecznictwie Sądu Najwyższego14 odnoszącym się do wykładni poję-
cia „zakłócenie porządku i spokoju publicznego” na gruncie art. 51 § 1 k.w. 
stwierdzono, że „zakłócenie spokoju publicznego to naruszenie równowagi 
psychicznej ludzi, powodujące negatywne przeżycia psychiczne nieoznaczo-
nych osób, powstające z bezpośredniego oddziaływania na organy zmysłów, 
przy czym skutek działania sprawcy, przewidziany w dyspozycji przepisu, 
musi wystąpić przynajmniej w  stosunku do jednej osoby”. Zakłóceniem 
porządku publicznego sąd określił „wywołanie stanu, który w danym miejscu, 
czasie i okolicznościach, zgodnie z przyjętymi zwyczajami i obowiązującymi 
przepisami, uważa się za nienormalny i który, w obiektywnym odbiorze, od-
czuwany jest jako utrudnienie lub uniemożliwienie powszechnie akceptowa-

12 Ustawa z  dnia 6 czerwca 1997 r. Kodeks karny, Dz. U. z  1997 r. Nr 88, poz. 553  
z późn. zm.

13 Ustawa z dnia 20 maja 1971 r. Kodeks wykroczeń, Dz. U. z  1971 r. Nr 12, poz. 114 
z późn. zm. 

14 Wyrok Sądu Najwyższego z dnia 2 grudnia 1992 r., sygn. akt III KRN 189/92; Wyrok 
Sądu Najwyższego z dnia 22 maja 2019 r., sygn. akt IV KK 219/18.



309Porządek publiczny

nego sposobu zachowania się w miejscach dostępnych dla bliżej nieokreślonej 
liczby osób. Także w tym wypadku wystarczy, by skutek taki potencjalnie 
mógł dotknąć wiele osób, choć faktycznie doświadczyła go tylko jedna”.

Przytoczone wyżej definicje jednoznacznie pokazują, jak duży i  wciąż 
rozrastający się obszar stosunków społecznych objęty jest ochroną porząd-
ku publicznego i  jak wiele czynników ten stan determinuje. Trafnie wska-
zuje się, że, „aby można było mówić o  wysokim standardzie zapewnienia 
bezpieczeństwa i  porządku publicznego, niezbędne jest stworzenie odpo-
wiednich systemów prawnych, które w sposób wyczerpujący będą chroniły 
życie, zdrowie, mienie ludzi oraz środowisko”15. 

Porządek publiczny jako przesłanka ograniczająca 
wolność religijną w prawie polskim

Ochrona wolności i praw człowieka, w tym wolności religijnej, nie jest abso-
lutna. Na gruncie polskiego prawa konstytucyjnego warunki dopuszczalnego 
wprowadzania ograniczeń określa art. 31 ust. 3 Konstytucji RP, zawierający 
tzw. klauzulę limitacyjną. Stanowi ona, że: „Ograniczenia w zakresie korzy-
stania z konstytucyjnych wolności i praw mogą być ustanawiane tylko w usta-
wie i  tylko wtedy, gdy są konieczne w demokratycznym państwie dla jego 
bezpieczeństwa lub porządku publicznego, bądź dla ochrony środowiska, 
zdrowia i moralności publicznej, albo wolności i praw innych osób. Ograni-
czenia te nie mogą naruszać istoty wolności i praw”. Przepis ten jest adreso-
wany zarówno do ustawodawcy, jak i do wszystkich organów stanowiących 
i stosujących prawo, o ile podejmują rozstrzygnięcia ograniczające wolności 
i prawa konstytucyjne”16. 

W odniesieniu do wolności sumienia i wyznania, art. 53 ust 5 Konstytucji 
RP zawiera klauzulę szczegółową, która stanowi, że: „Wolność uzewnętrzniania 
religii może być ograniczona jedynie w drodze ustawy i tylko wtedy, gdy jest 
to konieczne do ochrony bezpieczeństwa państwa, porządku publicznego, 

15 J. Pietraszewski, Bezpieczeństwo i  porządek publiczny w ujęciu teoretycznym, „Zeszyty 
Naukowe WSA” 55 (2014), s. 101. 

16 P. Tuleja, Artykuł 31 [Zasada ochrony wolności, klauzule limitacyjne ograniczania wolności 
i praw konstytucyjnych], [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz, red. P. Tuleja, War-
szawa 2019, s. 116. 



310 Weronika Kudła

zdrowia, moralności lub wolności i praw innych osób”. Przepis ten stanowi 
lex specialis w stosunku do art. 31 ust. 3 Konstytucji RP, a porównanie ich za-
kresów prowadzi do wniosku, że konieczność ochrony środowiska nie jest za-
sadą, która może ograniczyć wolność uzewnętrzniania religii. W obu jednak 
klauzulach, zarówno ogólnej, jak i szczegółowej, występuje pojęcie „porządku 
publicznego”, które jednak nie posiada definicji legalnej.	

Porządek publiczny jako przesłanka ograniczająca 
wolność religijną w prawie międzynarodowym

Porządek publiczny jako podstawa ograniczenia wolności religijnej pojawia 
się w Deklaracji Praw Człowieka i Obywatela z 1789 r. w art. 10, który sta-
nowi, iż: „Nikt nie powinien być niepokojony z powodu swoich przekonań, 
także religijnych, pod warunkiem że ich wyrażanie nie zakłóca porządku 
publicznego ustanowionego na podstawie ustawy”17. Również Powszech-
na Deklaracja Praw Człowieka z 1948 r. przewiduje w art. 29 ust. 2 ogólną 
klauzulę ograniczającą korzystanie z praw i wolności, zgodnie z którą „każ-
dy człowiek podlega jedynie takim ograniczeniom, które są ustalone przez 
prawo wyłącznie w celu zapewnienia odpowiedniego uznania i poszanowa-
nia praw i wolności innych i w celu uczynienia zadość słusznym wymogom 
moralności, porządku publicznego i powszechnego dobrobytu demokratycz-
nego społeczeństwa”18. 

Prawo międzynarodowe uznaje zatem pojęcie „porządku publicznego” 
za ważną zasadę, która w  pewnych sytuacjach może uzasadniać również 
ograniczenie wolności myśli, sumienia i wyznania. Zgodnie z  art. 18 Mię-
dzynarodowego Paktu Praw Obywatelskich i Politycznych (MPPOiP) z 1966 
roku wolność ta obejmuje „wolność posiadania lub przyjmowania wyznania 
lub przekonań według własnego wyboru oraz do uzewnętrzniania indywi-
dualnie czy wspólnie z  innymi, publicznie lub prywatnie, swej religii lub 
przekonań”. MPPOiP przewiduje, że formami uzewnętrzniania religii lub 
przekonań mogą być: 1) uprawianie kultu, 2) uczestniczenie w obrzędach, 

17 Deklaracja Praw Człowieka i Obywatela: 1798, [w:] Powszechna historia państwa i prawa: 
Wybór tekstów źródłowych, oprac. M. J. Ptak, M. Kinsler, Wrocław 1996. 

18 Powszechna Deklaracja Praw Człowieka, Dz. U. z 1989 r. Nr 29, poz. 155.



311Porządek publiczny

3) praktykowanie i 4) nauczanie. Nie jest to jednak katalog zamknięty, gdyż 
obok tego należy także wymienić ściśle związaną z  wolnością religii lub 
przekonań wolność do swobodnego wyrażania opinii (art. 19 MPPOiP), czy 
też prawo do pokojowego zgromadzania się (art. 21 MPPOiP). 

Analizując kwestię wprowadzania ograniczeń prawa do wolności religij-
nej na gruncie MPPOiP należy podkreślić, że mogą one dotyczyć jedynie 
płaszczyzny zewnętrznej (forum externum), a więc uzewnętrzniania religii lub 
przekonań, zarówno w aspekcie pozytywnym, jak i negatywnym. Posiada-
nie przekonań (forum internum) podlega bowiem ochronie absolutnej i nie 
jest możliwa ingerencja władzy publicznej w tę sferę. Podmiotem ograniczeń 
może być zarówno jednostka korzystająca z wolności religijnej indywidual-
nie, jak i grupa osób, a więc określony kościół, związek wyznaniowy czy sto-
warzyszenie religijne. O ile Powszechna Deklaracja Praw Człowieka w art. 29 
ust. 2 posługuje się generalną klauzulą limitacyjną w odniesieniu do całego 
katalogu praw i wolności, to w MPPOiP stosowane są klauzule szczegółowe, 
które różnią się między sobą w zależności od prawa, którego dotyczą. Wol-
ność religii i przekonań, choć zgodnie z art. 4 ust. 2 jest prawem niederogo-
walnym, to nie jest prawem absolutnym. Stąd też art. 18 ust. 3 stanowi, że: 
„Wolność uzewnętrzniania wyznania lub przekonań może podlegać jedynie 
takim ograniczeniom, które są przewidziane przez ustawę i są konieczne dla 
ochrony bezpieczeństwa publicznego, porządku, zdrowia lub moralności pu-
blicznej albo podstawowych praw i wolności innych osób”.

Wprowadzanie przez władze państwowe jakichkolwiek ograniczeń nie 
może następować w sposób arbitralny, bez uzasadnienia, lecz po pierwsze, 
musi być przewidziane przez prawo i, po drugie, musi być niezbędne dla 
osiągnięcia jednego z wymienionych wyżej celów19. Możliwości wprowadze-
nia ograniczeń należy zatem ujmować w sposób zawężający, czemu służą do-
kumenty wspierające interpretację postanowień MPPOiP. W  Komentarzu 
Ogólnym nr 22 Komitet Praw Człowieka zauważa, że ustęp 3 artykułu 18 
należy interpretować ściśle: ograniczenia z powodów tam niewymienionych 
nie są dozwolone, nawet jeśli są one dozwolone w przypadku innych praw 
chronionych przez Pakt, jak na przykład bezpieczeństwo narodowe. Ograni-

19 W. Sobczak, Artykuł 18 [Wolność myśli, sumienia i religii], [w:] Międzynarodowy pakt praw 
obywatelskich (osobistych) i politycznych. Komentarz, red. R. Wieruszewski, Warszawa 2012,  
s. 419–460.



312 Weronika Kudła

czenia ponadto muszą być bezpośrednio związane i proporcjonalne do szcze-
gólnej potrzeby, dla której są ustanawiane i nie mogą być nakładane w celach 
dyskryminacyjnych ani stosowane w sposób dyskryminujący20.

Sposób interpretacji postanowień Międzynarodowego Paktu Praw Oby-
watelskich i Politycznych (MPPOiP) z 1966 roku wspierają „Zasady z Syraku-
z”21 (Syracuse Principles), formalnie znane jako „Zasady dotyczące ograniczeń 
i derogacji od postanowień Międzynarodowego Paktu Praw Obywatelskich 
i Politycznych”. W kontekście porządku publicznego (ang. public order, fr. or-
dre public) „Zasady z Syrakuz” wskazują na następujące jego aspekty:

Art. 22: Porządek publiczny należy rozumieć jako zbiór zasad zapewnia-
jących funkcjonowanie społeczeństwa lub zbiór podstawowych zasad, na 
których społeczeństwo jest zbudowane. Poszanowanie praw człowieka jest 
częścią porządku publicznego. 

Art. 23: Porządek publiczny (ordre public) należy interpretować w kontek-
ście celu danego prawa człowieka, które ulega z tego powodu ograniczeniu.

Art. 24: Organy państwowe lub podmioty odpowiedzialne za utrzymanie 
porządku publicznego podlegają kontroli w  wykonywaniu swoich upraw-
nień przez parlament, sądy lub inne właściwe niezależne organy.

Porządek publiczny jest zatem uzasadnioną podstawą do ograniczania 
niektórych praw człowieka, w tym wolności religii lub przekonań, ale jed-
nocześnie stawia się wyraźne granice, aby te ograniczenia były stosowane 
w  sposób zgodny z  międzynarodowymi standardami i  nie prowadziły do 
nadużyć. Niektórzy komentatorzy podkreślają, że przy określaniu zbioru za-
sad zapewniających funkcjonowanie społeczeństwa należy brać pod uwagę 
nie tylko zasady specyficzne dla danego państwa, ale też międzynarodowe 
standardy właściwe dla społeczeństwa demokratycznego22. Porządek pu-
bliczny zakłada również organizację społeczeństwa na wartościach, które są 
przezeń podzielane23.

20 UN Human Rights Committee (HRC), CCPR General Comment No. 22: Article 18 
(Freedom of Thought, Conscience or Religion), 30 July 1993, CCPR/C/21/Rev.1/Add.4, pkt. 8. 

21 The Siracusa Principles on the Limitation and Derogation Provisions in the International 
Covenant on Civil and Political Rights, E/CN.4/1985/4. 

22 M. Nowak, United Nations Covenant on Civil and Political Rights, Kehl am Rhein – Ar-
lington 1993, s. 213.

23 R. Dębiński, Bezpieczeństwo a wolność sumienia i religii w świetle Międzynarodowego Paktu 
Praw Obywatelskich i Politycznych z 1966 roku, [w:] Zarządzanie informacją i energią w systemie 
bezpieczeństwa Unii Europejskiej, red. B. Sitek, R. Trzaskalik, Józefów 2011, s. 257. 



313Porządek publiczny

Porządku publicznego nie należy równoważyć z „interesem publicznym”, 
chociaż z uwagi na fakt, że może on być rozumiany jako dyrektywa organi-
zacji życia społecznego, to w minimalnym stopniu może on interes publicz-
ny uwzględniać24. Należy jednak podkreślić, że władze państwowe nie mogą 
wykorzystywać przesłanki ochrony porządku publicznego jako pretekstu 
do ograniczania praw osób należących do określonych grup religijnych lub 
promowania określonej religii lub sekularyzmu. Przykładem dopuszczalne-
go ograniczenia wolności religii lub przekonań jest wymóg zawiadomienia 
organów państwowych o planowanych zgromadzeniach publicznych, które 
dotyczą również wydarzeń o charakterze religijnym (np. procesji lub piel-
grzymek) w celu zapewnienia bezpieczeństwa ruchu drogowego i uniknięcia 
zakłóceń pokoju25. 

Europejska Konwencja Praw Człowieka, która w art. 9 uznaje wolność 
myśli, sumienia i wyznania za jedno z podstawowych praw przynależnych 
każdemu człowiekowi, również przewiduje możliwość zastosowania ogra-
niczeń. Wolność myśli, sumienia i  wyznania obejmuje bowiem nie tylko 
aspekt wewnętrzny, który przejawia się w  „nieskrępowanym formowaniu 
i posiadaniu własnych myśli i poglądów, inspirowanych zarówno etycznymi, 
jak i religijnymi systemami wartości26”, ale też aspekt zewnętrzny, czyli ich 
uzewnętrznianie. Porównując katalog dopuszczalnych ograniczeń określony 
w ust. 2 art. 9 EKPC z klauzulami limitacyjnymi pojawiającymi się w przy-
padku pozostałych praw zawartych w  rozdziale I  Europejskiej Konwencji 
zauważa się, iż wyjątkowo mamy tutaj do czynienia z dość wąskim zakresem 
możliwej ingerencji władzy państwowej w sferę uzewnętrzniania religii. 

Akceptowanymi przez EKPC względami jest ochrona: 1) bezpieczeń-
stwa publicznego, 2) porządku publicznego, 3) zdrowia, 4) moralności lub  
5) ochrona praw i wolności innych osób. Każda ingerencja ze strony państwa 
musi być przewidziana przez prawo (kryterium legalności), służyć ochronie 
co najmniej jednego z określonych w ust. 2 art. 9 celów (kryterium celowości) 
i być konieczna w demokratycznym społeczeństwie (kryterium konieczno-

24 Tamże.
25 W. Kudła, Analiza formalnych czynników limitowania wolności religijnej we współczesnym 

świecie, [w:] Ograniczenia wolności religijnej w przestrzeni publicznej, t. 1, red. M. Bielecki, War-
szawa 2024, s. 168. 

26 L. Garlicki, Art. 9, [w:] Konwencja o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności. 
Komentarz do artykułów 1–18, t. 1, red. L. Garlicki, Warszawa 2010, ss. 551–552.



314 Weronika Kudła

ści). Ocena konieczności wiąże się z  doktryną marginesu swobody oceny, 
gdyż to państwo, a nie Trybunał, dysponuje najgłębszą wiedzą o  sposobie 
funkcjonowania danego społeczeństwa, poziomie jego moralności, uwarun-
kowaniach kulturowych, przywiązaniu do tradycji i innych czynnikach ma-
jących wpływ na świadomość osobistą oraz narodową danej jednostki i dla-
tego też może najwłaściwiej wybrać sposób i skalę danego ograniczenia. 

Aspekty praktyczne 

Ochrona porządku publicznego jako zasada ingerująca w wolność religijną 
stała się przedmiotem analizy Komitetu Praw Człowieka ONZ, będącego 
jednym z organów traktatowych. Na mocy Pierwszego Protokołu Fakulta-
tywnego do Międzynarodowego Paktu Praw Obywatelskich i Politycznych27 
Komitet Praw Człowieka jest uprawniony do przyjmowania i rozpatrywania 
pisemnych zawiadomień (communications) pochodzących od osób indywidu-
alnych twierdzących, iż stały się ofiarami naruszenia przez państwo – stronę, 
którego jurysdykcji podlegają. Komitet pełniąc funkcję quasi-sądowniczą nie 
wydaje wyroku, lecz opinię (views), stąd podejmowane przezeń rozstrzygnię-
cia nie mają charakteru prawnie wiążącego.

W swojej działalności Komitet Praw Człowieka odrzucił wyjaśnienia do-
tyczące konieczności ochrony porządku publicznego w kilku przypadkach 
ograniczeń dotyczących ubioru religijnego. W wyniku złożonych zawiado-
mień w sprawach Hebbadj przeciwko Francji i Yaker przeciwko Francji28 Komitet 
Praw Człowieka poddał analizie francuskie prawo z 2010 r. zakazujące za-
krywania twarzy w miejscach publicznych (za wyjątkiem miejsc kultu religij-
nego), które ograniczyło muzułmankom możliwość noszenia nikabu. Wcze-
śniej ta sama kwestia została rozpatrzona przez Europejski Trybunał Praw 
Człowieka (dalej: ETPC) w sprawie S.A.S. przeciwko Francji29, który jednak 

27 Protokół fakultatywny do Międzynarodowego Paktu Praw Obywatelskich i Politycz-
nych, uchwalony przez Zgromadzenie Ogólne Narodów Zjednoczonych w dniu 16 grudnia 
1966 r. w Nowym Jorku, Dz. U. z 1994 r. Nr 23, poz. 80.

28 UN Human Rights Committee, Hebbadj v. France, Communication No. 2807/2016, 
Views of 17 July 2018, UN Doc. CCPR/C/123/D/2807/2016 and Human Rights Committee, 
Yaker v. France, Communication No. 2747/2016, Views of 17 July 2018, UN Doc. CCPR/C/ 
123/D/2807/2016. 

29 Wyrok ETPC z dnia 1 lipca 2014 r. w sprawie S.A.S. przeciwko Francji, skarga nr 43835/11. 



315Porządek publiczny

nie dopatrzył się naruszenia art. 8 i 9 EKPC przez władze francuskie. Francja 
argumentowała bowiem, że ingerencja w wolność religijną muzułmanek była 
konieczna dla ochrony bezpieczeństwa i  porządku publicznego, ponieważ 
władze państwowe musiały być w stanie identyfikować osoby, aby zapobie-
gać zagrożeniom bezpieczeństwa oraz w  celu ustanowienia „minimalnego 
poziomu zaufania wymaganego do wspólnego życia w otwartym i egalitar-
nym społeczeństwie”30. Komitet uznał jednak, że koncepcja „wspólnego ży-
cia” (vivre ensemble) nie jest prawem podstawowym i Francja nie wykazała ist-
nienia rzeczywistego i znaczącego zagrożenia dla bezpieczeństwa i porządku 
publicznego (zwłaszcza że zakrywanie twarzy ze względów religijnych było 
surowo zabronione, natomiast zakrywanie twarzy w innych celach było do-
zwolone). Ponadto Komitet nie dopatrzył się też żadnego związku między 
jakimikolwiek podstawowymi prawami innych osób a możliwością publicz-
nego odsłaniania zakrytych twarzy muzułmańskich kobiet31. Komitet stwier-
dził zatem naruszenie przez władze francuskie zarówno art. 18 MPPOiP 
(wolność myśli, sumienia i wyznania), jak i art. 26 MPPOiP (równość przed 
prawem). 

Orzecznictwo ETPC odnoszące się do klauzuli limitacyjnej związanej 
z  ochroną porządku publicznego w  kontekście wolności myśli, sumienia 
i wyznania również może pomocniczo wskazywać na sposób postrzegania 
roli religii w wymiarze indywidualnym i społecznym przez ten organ32. Ana-
lizowane przez ETPC sprawy z  tego zakresu dotyczyły przede wszystkim 
ograniczeń w noszeniu ubioru religijnego, tj. chusty islamskiej. W tych spra-
wach ETPC posługiwał się między innymi argumentem konieczności ochro-
ny porządku publicznego. Taki tok rozumowania zainicjowała sprawa Dahlab 
przeciwko Szwajcarii33, dotycząca szwajcarskiej nauczycielki, która w wyniku 
zawarcia związku małżeńskiego i zmiany religii zaczęła nosić chustę islam-
ską podczas pracy z dziećmi. W decyzji o niedopuszczalności skargi stwier-

30 Hebbadj v. France, dz. cyt., par. 8.9.
31 Szerzej o  różnicy paradygmatów ocennych stosowanych przez Europejski Trybunał 

Praw Człowieka oraz Komitet Praw Człowieka zob. np. M. Ferri, How to Strengthen Protection 
of (Religious) Minorities and Cultural Diversity under EU Law: Some Lessons from Human Rights 
Protection System, „Religions” 12 (2021).

32 M. A. Vanney, Faktyczne ograniczenia wolności religijnej: kiedy prawo pozytywne zawodzi, 
[w:] Ograniczenia wolności religijnej w przestrzeni publicznej, dz. cyt., s. 122.

33 Decyzja ETPC o niedopuszczalności skargi Dahlab przeciwko Szwajacarii nr 42393/98 
z dnia 15.02.2001. 



316 Weronika Kudła

dzono, iż noszenie przez nauczycielkę szkoły podstawowej typowej chusty 
islamskiej kłóciło się z  koniecznością ochrony porządku i  bezpieczeństwa 
publicznego oraz praw i  wolności innych osób. W  podobnej sprawie Ley-
la Şahin przeciwko Turcji34, która dotyczyła zakazu noszenia chust islamskich 
przez studentki uniwersytetu pod groźbą niedopuszczenia do uczestnictwa 
w zajęciach i  egzaminach, a w konsekwencji do upomnienia i  zawieszenia 
w  prawach studenta, ETPC potwierdził wyrażone wcześniej stanowisko. 
Trybunał uznał, że obowiązujący na uczelni regulamin co prawda ingerował 
w sferę uzewnętrzniania wolności myśli, sumienia i wyznania skarżącej Leyli 
Şahin, która pochodziła z tradycyjnej rodziny praktykujących muzułmanów, 
ale wprowadzone ograniczenie było uzasadnione i  dopuszczalne, m.in. ze 
względu na konieczność ochrony porządku publicznego. W 2008 r. ETPC 
rozpatrzył sprawę Dogru przeciwko Francji35, w której również nie dopatrzył 
się naruszenia art. 9 EKPC przez władze francuskie. 

Na marginesie należy zauważyć, że ETPC w  wyroku w  sprawie Engel 
przeciwko Holandii36 dotyczącym żołnierzy służących w holenderskich siłach 
zbrojnych, na których przy różnych okazjach ich dowódcy nałożyli różne 
kary za wykroczenia przeciwko dyscyplinie wojskowej, wskazał, iż termin 
„porządek” obejmuje również „porządek, który musi panować w  obrębie 
określonej grupy społecznej, jest tak zwłaszcza wtedy, gdy – jak w przypadku 
Sił Zbrojnych – chaos w tej grupie może wpłynąć na porządek całego społe-
czeństwa”37. Stwierdzając powyższe, ETPC dał jednoznacznie do zrozumie-
nia, że istnieją pewne kwalifikowane obszary, w których „porządek”, mimo 
że nie jest „publiczny” sensu stricto, wywiera taki sam ograniczający wpływ na 
korzystanie z określonych wolności38.

34 Wyrok ETPC z  dnia 10.11.2005 w  sprawie Leyla Şahin przeciwko Turcji, skarga nr 
44774/98. 

35 Wyrok ETPC z dnia 4.12.2008 w sprawie Dogru przeciwko Francji, skarga nr 27058/05. 
36 Wyrok ETPC z dnia 8.06.1976 r. w sprawie Engel i  inni przeciwko Holandii, skargi nr 

5100/71, 5101/71, 5102/71, 5354/72, 5370/72.
37 Tamże, §98. 
38 M. A. Vanney, dz. cyt., s. 123.



317Porządek publiczny

Bibliografia

Ź r ó d ł a

Deklaracja Praw Człowieka i Obywatela: 1798, [w:] Powszechna historia państwa i pra-
wa: Wybór tekstów źródłowych, oprac. M. J. Ptak, M. Kinsler, Wrocław 1996. 

Protokół fakultatywny do Międzynarodowego Paktu Praw Obywatelskich i  Po-
litycznych, uchwalony przez Zgromadzenie Ogólne Narodów Zjednoczonych 
w dniu 16 grudnia 1966 r. w Nowym Jorku, Dz. U. z 1994 r. Nr 23, poz. 80.

Powszechna Deklaracja Praw Człowieka, Dz. U. z 1989 r. Nr 29, poz. 155.
Ustawa z  dnia 6 czerwca 1997 r. Kodeks karny, Dz. U. z  1997 r. Nr 88, poz. 553 

z późn. zm.
Ustawa z dnia 20 maja 1971 r. Kodeks wykroczeń, Dz. U. z 1971 r. Nr 12, poz. 114 

z późn. zm. 
UN Human Rights Committee, CCPR General Comment No. 22: Article 18 (Fre-

edom of Thought, Conscience or Religion), 30 July 1993,  CCPR/C/21/Rev.1/
Add.4, pkt. 8. 

UN Economic and Social Council, The Siracusa Principles on the Limitation and 
Derogation Provisions in the International Covenant on Civil and Political Ri-
ghts, E/CN.4/1985/4.

UN Human Rights Committee, Hebbadj v. France, Communication No. 2807/2016, 
Views of 17 July 2018, UN Doc. CCPR/C/123/D/2807/2016 and Human Rights 
Committee, Yaker v. 

France, Communication No. 2747/2016, Views of 17 July 2018, UN Doc. CCPR/C/123/ 
D/2807/2016. 

Decyzja ETPC o niedopuszczalności skargi Dahlab przeciwko Szwajacarii nr 42393/98 
z dnia 15.02.2001.

Wyrok ETPC z dnia 8.06.1976 r. w sprawie Engel i inni przeciwko Holandii, skargi nr 
5100/71, 5101/71, 5102/71, 5354/72, 5370/72.

Wyrok ETPC z  dnia 10.11.2005 w  sprawie Leyla Şahin przeciwko Turcji, skarga nr 
44774/98.

Wyrok ETPC z dnia 4.12.2008 w sprawie Dogru przeciwko Francji, skarga nr 27058/05. 
Wyrok ETPC z dnia z dnia 1 lipca 2014 r. w sprawie S.A.S. przeciwko Francji, skarga 

nr 43835/11. 
Wyrok Sądu Najwyższego z dnia 2 grudnia 1992 r., sygn. akt III KRN 189/92.
Wyrok Sądu Najwyższego z dnia 22 maja 2019 r., sygn. akt IV KK 219/18.

O p r a c o w a n i a

Dębiński R., Bezpieczeństwo a  wolność sumienia i  religii w  świetle Międzynarodowego 
Paktu Praw Obywatelskich i  Politycznych z  1966 roku, [w:] Zarządzanie informacją 
i energią w systemie bezpieczeństwa Unii Europejskiej, red. B. Sitek, R. Trzaskalik, 
Józefów 2011.



318 Weronika Kudła

Falandysz L., Pojęcie porządku publicznego w prawie karnym i karnoadministracyjnym, 
„Palestra” 2 (1969) nr 13, s. 63–74.

Ferri M., How to Strengthen Protection of (Religious) Minorities and Cultural Diversity 
under EU Law: Some Lessons from Human Rights Protection System, „Religions” 12 
(2021).

Garlicki L., Art. 9, [w:] Konwencja o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności. 
Komentarz do artykułów 1–18, t. 1, red. L. Garlicki, Warszawa 2010.

Hejduk M., Zakres znaczeniowy porządku publicznego, „Zeszyty Naukowe Państwowej 
Wyższej Szkoły Zawodowej im. Witelona w Legnicy” 34 (2020), nr 1, s. 111–119.

Kitler W., Bezpieczeństwo Narodowe RP. Podstawowe kategorie, uwarunkowania systemu, 
Warszawa 2011.

Kudła W., Analiza formalnych czynników limitowania wolności religijnej we współczesnym 
świecie, [w:] Ograniczenia wolności religijnej w przestrzeni publicznej, t. 1, red. M. Bie-
lecki, Warszawa 2024, s. 155–180.

Mączyński M., Porządek publiczny i bezpieczeństwo – sfery działania, [w:] Komentarz do 
ustawy o samorządzie powiatowym, red. K. Bandarzewski i in., Warszawa 2005.

Mroczko E., Problemy bezpieczeństwa i  porządku publicznego, „Zeszyty Naukowe 
WWSZIP Refleksje Gospodarcze” 14 (2010), nr 1, s. 33–41.

Nowak M., United Nations Covenant on Civil and Political Rights, Kehl am Rhein – Ar-
lington 1993.

Osierda A., Prawne aspekty pojęcia bezpieczeństwa publicznego i  porządku publicznego, 
„Studia Iuridica Lublinensia” 23 (2014), s. 89–106.

Pietraszewski J., Bezpieczeństwo i porządek publiczny w ujęciu teoretycznym, „Zeszyty 
Naukowe WSA”, 55 (2014), s. 87–102.

Pieprzny S., Ochrona bezpieczeństwa i porządku publicznego w prawie administracyjnym, 
Rzeszów 2007.

Sobczak W., Artykuł 18 [Wolność myśli, sumienia i  religii], [w:] Międzynarodowy pakt 
praw obywatelskich (osobistych) i  politycznych. Komentarz, red. R. Wieruszewski, 
Warszawa 2012, s. 419–460.

Tuleja P., Artykuł 31 [Zasada ochrony wolności, klauzule limitacyjne ograniczania wolności 
i  praw konstytucyjnych], [w:] Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej. Komentarz, red.  
P. Tuleja, Warszawa 2019, s. 114–119.

Vanney M.A., Faktyczne ograniczenia wolności religijnej: kiedy prawo pozytywne zawodzi, 
[w:] Ograniczenia wolności religijnej w przestrzeni publicznej, t. 1, red. M. Bielecki, 
Warszawa 2024, s. 109–154. 



Zdrowie publiczne

Wprowadzenie

Zdrowie publiczne to pojęcie niejednoznaczne oraz wielowymiarowe, któ-
re wskazuje na wiele zmiennych komponentów je tworzących. Możliwe jest 
określenie jego podmiotów, funkcji i zadań. Stałą determinantą tego pojęcia 
jest sytuowanie problemów i trosk zdrowotnych oraz próba ich rozwiązywa-
nia w wymiarze makrospołecznym, lokalnym i środowiskowym w opozycji 
do zdrowia zorientowanego na jednostkę. Według klasycznej definicji zdro-
wie publiczne to nauka i sztuka zapobiegania chorobom, przedłużania życia 
i promowania zdrowia poprzez organizację zbiorowych wysiłków społeczeń-
stwa1. Łączy zatem medycynę z wysiłkami innych dziedzin życia społecznego, 
zjawiskami kulturowymi, ekonomicznymi i wolą polityczną, które przyczy-
niają się do stworzenia warunków sprzyjających zachowaniu i umacnianiu 
zdrowia danej populacji oraz osiągnięcia pożądanych standardów zdrowia. 

1 Definicja przyjęta przez Światową Organizację Zdrowia, opracowana przez D. Ache-
sona w 1988 r. 

Dr Weronika K U DŁ A
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie 



320 Weronika Kudła

Istota 

Filozoficzną podstawą zdrowia publicznego jest przekonanie o konieczno-
ści ochrony i promowania zdrowia całej zbiorowości ludzkiej, a nie tylko 
poszczególnych jednostek, zwłaszcza tych, które z racji przynależności do 
odpowiedniej grupy społecznej mogły cieszyć się uprzywilejowanym trak-
towaniem. Dobrostan społeczny, którego składową jest zdrowie publiczne, 
można zatem osiągnąć jedynie poprzez działania kolektywne, których celem, 
niezależnie od czasu i przestrzeni, jest zmniejszenie liczby chorób i związa-
nego z  tym cierpienia, niepełnosprawności oraz zgonów. Troska o  dobre 
zdrowie fizyczne oraz psychiczne zbiorowości ludzkiej jest bliska wielu reli-
giom, co znajduje odzwierciedlenie w przyjętych przez nie zasadach i rytu-
ałach, które łączą element duchowy i religijny z określonym zachowaniem 
prozdrowotnym, jak np. islamska ablucja lub zawarte w Pięcioksięgu Moj-
żesza opisy postępowania chroniące jednostkę i  społeczność przed choro-
bami. Chrześcijaństwo od początku istnienia angażowało się w opiekę nad 
chorymi, zakładając szpitale, rozwijając klasztorne ziołolecznictwo, a póź-
niej także angażując się w  powstawanie pierwszych uczelni medycznych. 
W  zależności od wyznawanej religii wartość zdrowia publicznego zawsze 
stawiana jest dość wysoko, czasami nawet ponad sprawami duchowymi, 
zwłaszcza w  sytuacjach bezpośrednio zagrażających zdrowiu ogółu ludz-
kości (np. wojna, epidemia). Aż do czasów oświecenia zdrowie i medycyna 
były ściśle powiązane z  Kościołem katolickim, zatem rozpoznawanie sta-
nu zdrowia, zapobieganie chorobom zakaźnym i niezakaźnym oraz proces 
leczenia były skorelowane z etyką chrześcijańską. Sytuacja uległa zmianie 
w epoce oświecenia, w której medycyna uległa sekularyzacji, promując inne, 
a nawet sprzeczne ze światopoglądem religijnym zachowania mające służyć 
utrzymaniu i umacnianiu zdrowia kolektywnego. Zdrowie publiczne jako 
wartość chroniona zaczęło być uwzględniane w międzynarodowych aktach 
prawnych regulujących inne dziedziny działalności człowieka dopiero od II 
połowy XX wieku, gdy nastąpił wyraźny postęp w medycynie powodujący 
znaczny spadek śmiertelności na choroby zakaźne i  równocześnie kształ-
tujący się w  tym samym czasie rozwój systemu ochrony praw człowieka. 
W Preambule do Konstytucji WHO państwa członkowskie ONZ zadekla-
rowały, że „zdrowie wszystkich ludów jest podstawą do osiągnięcia poko-
ju i bezpieczeństwa, a zależne jest od najpełniejszej współpracy jednostek 



321Zdrowie publiczne

i państw”2. Choć zdrowie jednostki od zawsze miało wartość nadrzędną nad 
innymi dobrami, to w przypadku zdrowia publicznego refleksja nad jego 
statusem etycznym rodzi wiele pytań na temat wzajemnych relacji zdrowia 
jednostki ze zdrowiem zbiorowości oraz granic interwencji w zdrowie pu-
bliczne, które naruszają sferę wolności osobistej danej jednostki. 

Historyczne ujęcie

Już w starożytnej Grecji można dostrzec początki rodzenia się nauki zajmu-
jącej się zdrowiem w odniesieniu do określonej zbiorowości ludzi. Rozpra-
wa Hipokratesa O Powietrzach, Wodach i Miejscach pochodząca z IV w. p.n.e. 
jest pierwszą publikacją, która powiązała stan zdrowia określonej ludności 
z warunkami środowiska, w jakich żyli. Hipokratesa można zatem uznać nie 
tylko prekursorem medycyny praktycznej, ale także nauki o  zdrowiu pu-
blicznym. To właśnie temu uczonemu zawdzięczamy opracowanie sporego 
jak na tamte czasy zbioru wiadomości o chorobach zakaźnych, które nawie-
dzały całe narody (epidemeion). Powiązanie czynników zewnętrznych z wy-
stępującymi masowo chorobami zrodziło konieczność usystematyzowania 
dostępnej wiedzy zaczerpniętej z bezpośrednich obserwacji i  stosowanych 
metod w celu opracowania zbiorowych działań podejmowanych przez pań-
stwa w  celu zapewnienia obywatelom jak najlepszej ochrony ich zdrowia. 
Rozwój nauki o zdrowiu publicznym nastąpił jednak znacznie później, a to 
z uwagi na brak postępów w innych dziedzinach nauk, z którymi jest ona 
ściśle powiązana, zwłaszcza w  medycynie, chemii, fizyce oraz astronomii. 
Choć w  średniowieczu nastąpił znaczny progres wiedzy o  chorobach, nie 
można im było zapobiec z uwagi na brak dostępnych leków i metod lecze-
nia popartych specjalistyczną wiedzą o sposobie funkcjonowania komórek 
ludzkiego ciała. Choć w starożytności przeprowadzano sekcje zwłok i pró-
bowano łączyć zaobserwowane patologie z chorobami stwierdzonymi jeszcze 
za życia danej osoby, to wiedza ta była wciąż bardzo ograniczona. Jednakże 
edykt wydany w 1231 r. przez cesarza Fryderyka II dla regionu Salerno, któ-

2 Konstytucja Światowej Organizacji Zdrowia, Porozumienie zawarte przez Rządy re-
prezentowane na Międzynarodowej Konferencji Zdrowia i Protokół dotyczący Międzynaro-
dowego Urzędu Higieny Publicznej, Nowy Jork, Dz. U. z 1946 r. Nr 07, poz. 22.



322 Weronika Kudła

ry nakładał na studentów medycyny obowiązek nauki anatomii i chirurgii, 
by móc praktykować w  zawodzie, a  władzom pierwszej szkoły medycznej 
na świecie, która istniała w Salerno, nakazywał przeprowadzanie minimum 
jednej sekcji zwłok co pięć lat, zdecydowanie przyspieszył rozwój tej dzie-
dziny medycyny także w innych ośrodkach uniwersyteckich. Około 1316 r. 
opublikowany został pierwszy i innowacyjny jak na tamte czasy podręcznik 
do anatomii Anathomia opracowany przez profesora chirurgii Mondino de 
Luzzi na Uniwersytecie Bolońskim, który w  kolejnych stuleciach towarzy-
szył studentom medycyny na wielu europejskich uniwersytetach. Największą 
bolączką zdrowotną trapiącą społeczności przez wieki były jednak wciąż po-
wracające zarazy, zwłaszcza na terenach, gdzie krzyżowały się szlaki handla-
rzy, podróżników i odkrywców. Do portu jednej z najważniejszych ówcześnie 
potęg handlowych i politycznych w basenie Morza Śródziemnego, jaką była 
Republika Wenecka, wraz z licznymi statkami kupieckimi i okrętami krzy-
żowców zawijały również choroby zawleczone przez nich z odległych obsza-
rów. To właśnie władze ówczesnej Wenecji w 1423 r. zarządziły stworzenie na 
jednej z wysp należących do laguny miejsca odosobnienia dla chorych zwane-
go Lazzaretto Vecchio, a więc pierwszego w istocie szpitala zakaźnego. Na dru-
giej z wysp zwanej Lazzaretto Nuovo, która znajdowała się w ujściu weneckiej 
laguny, w 1468 r. stworzono z kolei miejsce odkażania towarów i statków oraz 
izolacji osób podejrzanych o  zakażenie chorobą zakaźną, które były zobli-
gowane spędzić na niej 40 dni, zanim dostały zezwolenie na wpłynięcie do 
weneckiej laguny i zejście na ląd. Dało to początek idei kwarantanny (w języ-
ku włoskim liczba „40” to quaranta, od którego pochodzi słowo quarantena), 
która w walce z  epidemią była przełomowym środkiem sanitarnym o cha-
rakterze prewencyjnym. Postęp w medycynie chorób zakaźnych nastąpił, gdy 
w  opublikowanym w  XVI-wiecznym dziele O  zarazie i  chorobach zakaźnych 
(De contagione et contagiosis morbis) uczony Fracastoro wskazał na istnienie 
trzech czynników sprzyjających ich rozsiewaniu się, mianowicie: 1) przez 
bezpośredni kontakt, 2) przez użycie wspólnych naczyń, ręczników, ubrań 
(określanych jako przewoźniki) oraz 3) przez powietrze. Jednak brak możli-
wości przeprowadzania badań empirycznych na szeroką skalę uniemożliwiał 
opracowanie skutecznych metod zapobiegania chorobom poza stosowaną już 
wtedy profilaktyką sprowadzającą się w głównej mierze do higieny osobistej. 
Przełomowe odkrycia dotyczące przyczyn chorób nawiedzających określone 
grupy ludności zaczęły się dopiero od XVIII w., a za pierwszą interwencję 



323Zdrowie publiczne

z dziedziny zdrowia publicznego można uznać wprowadzenie cytrusów do 
programu żywienia we flocie brytyjskiej w celu zapobiegania i  zwalczania 
szkorbutu wśród żeglarzy. Działalność badawcza francuskiego chemika 
Ludwika Pasteura oraz młodszego od niego niemieckiego lekarza Roberta 
Kocha rozpoczęły zupełnie nowy rozdział w medycynie, który trwa po dziś 
dzień. W  wyniku przeprowadzanych badań i  eksperymentów udowodnili 
oni istnienie bakterii i wirusów, które powodują zakażenie organizmu, stali 
się zatem ojcami nowoczesnej bakteriologii chorób zakaźnych. To Ludwik 
Pasteur, choć żyjący w XIX wieku, rozumował i działał jak człowiek XX wie-
ku, dokonując odkryć naukowych, które polepszyły los człowieka. Stał się 
twórcą m.in. teorii fermentacji, zakażeń, wprowadził pojęcie „nosiciel zaraz-
ków”, przewidział istnienie toksyn bakteryjnych, sformułował zasadę auto-
immunizacji bakteryjnej, a przede wszystkim wynalazł szczepionkę przeciw 
wściekliźnie. Jemu świat zawdzięcza wprowadzenie profilaktyki w postaci 
szczepień ochronnych, co doprowadziło do powstania nowej gałęzi przemy-
słu medycznego zajmującej się produkcją szczepionek na masową skalę. Z ko-
lei doprowadzenie przez Roberta Kocha do wyizolowania bakterii gruźlicy, 
uważanej za „białą zarazę” i będącej przyczyną ok. 1/3 zgonów w ówczesnej 
Europie, oraz wynalezienie przez niego tuberkuliny stało się przełomowe 
w diagnozowaniu oraz leczeniu tej choroby. 

Odkryciom w medycynie towarzyszył rozwój myśli dotyczącej zapewnie-
nia opieki zdrowotnej niższym warstwom społeczeństw. Postępująca indu-
strializacja i urbanizacja miast, połączone z nią przeludnienie oraz wzrasta-
jące zanieczyszczenie środowiska związane z brakiem odpowiednich syste-
mów wywozu nieczystości spowodowały, że to właśnie w dzielnicach robot-
niczych nastąpiło znaczne pogorszenie warunków sanitarnych osób w nich 
żyjących, co niosło za sobą rozprzestrzenianie się „chorób z brudu”, jak np. 
epidemia cholery skutkująca znacznym wzrostem śmiertelności, zwłaszcza 
wśród dzieci i  młodzieży. Władze centralne i  lokalne w  większości miast 
nie były zainteresowane podjęciem starań w celu zintegrowania zagadnień 
medycznych z warunkami sanitarnymi i mieszkaniowymi ich mieszkańców. 
Zagadnienie zdrowia publicznego praktycznie nie występowało w  szybko 
rozwijających się miastach XIX-wiecznej Anglii, której władze sprzyjały roz-
wojowi doktryny laissez faire, koncentrując się na wolnościowym układzie 
gospodarki rynkowej i dbaniu o własność prywatną. O prawdziwym wstrzą-
sie w sposobie pojmowania problemów zdrowotnych można mówić dopiero 



324 Weronika Kudła

po wystąpieniu aż czterech nawracających po sobie epidemii cholery, które 
stały się prawdziwym katalizatorem reformy zdrowia publicznego. Pierw-
sza ustawa o zdrowiu publicznym (Public Health Act) została przyjęta przez 
brytyjski Parlament w 1848 r. Umożliwiała ona powoływanie lokalnych rad 
zdrowia i to od tego momentu można mówić o instytucjonalizacji zdrowia 
publicznego, gdyż zaczęto wtedy powoływać państwowe organy nadzorujące 
stan zdrowia populacji. Statystyki narodzin, zachorowań i zgonów zaczęto 
prowadzić kilkanaście lat wcześniej za sprawą Williama Farra, który został 
powołany na pierwszego szefa działu statystycznego Generalnego Urzędu 
Statystycznego. To on jako pierwszy opracował klasyfikację zgonów, wska-
zując na ich ścisły związek z czynnikami środowiska, zwłaszcza w kontekście 
angielskich robotników. Farr stał się zatem ojcem reform zdrowia publicz-
nego, podkreślając, że znacznie taniej jest zapobiegać, niż leczyć, konieczne 
jest zatem prowadzenie nadzoru epidemiologicznego nad społecznościami, 
który jest w stanie dostarczyć władzom lokalnym i centralnym informacji 
nad kondycją zdrowotną ludności. Wraz z  rozwojem epidemiologii, która 
do dziś stanowi podstawowe narzędzie zdrowia publicznego, pozwalające 
wskazywać na konkretne potrzeby zdrowotne społeczeństwa, rozwijano 
ideę interwencji państwa w dziedzinę zdrowia publicznego. Pionierem tych 
działań był Edwin Chadwick, prawnik i działacz społeczny, który brał udział 
w przygotowywaniu wielu reform dotyczących najuboższej warstwy społe-
czeństwa. Przekonywał on, że podjęcie skutecznych działań prewencyjnych 
polegających na polepszeniu warunków życia i pracy angielskich robotników 
jest znacznie bardziej opłacalne dla budżetu państwa niż ponoszenie nakła-
dów finansowych dla chorych i ich rodzin pozbawionych często jedynego ży-
wiciela, który stał się ofiarą zaniedbań w sferze zdrowia publicznego. Dzięki 
angielskim inicjatorom reform w dziedzinie zdrowia publicznego mogła się 
w  istocie rozwinąć współpraca grup eksperckich z  władzami centralnymi 
i lokalnymi, która jest gwarantem skutecznego postępu w dziedzinie zdrowia 
publicznego. 

Twórcą definicji zdrowia publicznego, która wciąż pozostaje aktualna, 
jest Charles-Edward Amory Winslow uważany za prekursora całościowej 
wizji zdrowia publicznego. Stwierdził on, że „zdrowie publiczne to nauka 
i sztuka zapobiegania chorobom, wydłużania życia oraz promowania zdro-
wia fizycznego i sprawności poprzez zorganizowane wysiłki społeczeństwa 
mające na celu higienizację środowiska, zwalczanie zakażeń występują- 



325Zdrowie publiczne

cych w społecznościach, edukację jednostek odnośnie zasad higieny osobi-
stej, organizację świadczeń lekarskich i pielęgniarskich mających na celu 
wczesną diagnozę oraz profilaktycznie ukierunkowane leczenie oraz roz- 
wój mechanizmów społecznych, które zapewnią każdej jednostce w społe- 
czeństwie standard życia właściwy dla utrzymania zdrowia”3. 

Początki polskiej tradycji zdrowia publicznego sięgają czasów I Rzeczy-
pospolitej, a po jej upadku rozwój idei zdrowia publicznego był kontynu-
owany po odzyskaniu przez Polskę niepodległości w 1918 r. przez środowiska 
związane z higieną publiczną oraz medycyną społeczną. Dnia 21 listopada 
1918 r. powołano z inicjatywy dra Ludwika Rajchmana Państwowy Central-
ny Zakład Epidemiologiczny, który stanowił zaplecze diagnostyczno-labo-
ratoryjne dla służb medycznych w kraju ogarniętym różnymi epidemiami. 
Ustawa z  15 czerwca 1939 r. o publicznej służbie zdrowia (Dz. U. z  1939 r. 
Nr 54, poz. 342), która określała zadania i sprawy podlegające podmiotom 
sprawującym pieczę nad zdrowiem ludności, przetrwała zaledwie 9 lat, gdyż 
została anulowana w 1948 r. Dopiero ustawą z dnia 15 września 2015 r. o zdro-
wiu publicznym (Dz. U. z 2015 r., poz. 1916) nastąpił powrót do uprzednio 
stosowanej formuły „zdrowie publiczne” w  miejsce stosowanych określeń 
„ochrona zdrowia” i „promocja zdrowia”. 

Stan rzeczy

Zdrowie publiczne jako autonomiczna dziedzina wiedzy ukierunkowana 
jest na aktualną sytuację zdrowotną ogółu społeczeństwa z uwzględnieniem 
warunków środowiskowych i społecznych, podejmując skoordynowane dzia-
łania zapewniające równy i powszechny dostęp do ochrony zdrowia każdej 
jednostki. Jako składowa systemu ochrony zdrowia koncentruje się ona na 
zdefiniowaniu potrzeb zdrowotnych ludności oraz opracowywaniu strategii 
je wspierających, które polegają na ochronie 1) przed chorobami (zakaźnymi, 
cywilizacyjnymi oraz niepełnosprawnościami) oraz 2) przed zagrożeniami 
wynikającymi z niekorzystnych warunków środowiska przyrodniczego, pra-
cy oraz społecznych. 

3 C-E. A. Winslow, The untilled fields of public health, „Science” 51 (1920), s. 23–33, cyt. za:  
J. Opolski (red.), Zdrowie publiczne. Wybrane zagadnienia, t. 1, Warszawa 2011, s. 18.



326 Weronika Kudła

Działania podejmowane na rzecz ogółu jednostek mogą przybrać wielo-
rakie formy. Wśród podstawowych zadań przypisanych zdrowiu publiczne-
mu wyróżniamy: 1) monitorowanie aktualnej sytuacji zdrowotnej populacji,  
2) identyfikowanie i walkę z zagrożeniami o podłożu przyrodniczym, zawo-
dowym, społecznym, 3) ciągły nadzór epidemiologiczny (kontrola sanitar-
na, kontrola wykonanych szczepień ochronnych, monitoring zachorowań/
podejrzeń o zachorowanie na choroby zakaźne), 4) promowanie zdrowia po-
przez organizowanie spotkań, wydarzeń, przedsięwzięć angażujących spo-
łeczeństwo do podejmowania starań o  zachowanie i  umacnianie zdrowia,  
5) zarządzanie opieką zdrowotną poprzez właściwą organizację systemu 
ochrony zdrowia i sposobów jej finansowania, 6) ocenę jakości opieki zdro-
wotnej pod kątem zasobów medycznych, kadrowych, infrastrukturalnych 
i  finansowych wykorzystywanych w  celu zaspokojenia potrzeb ludności 
w zakresie promocji zdrowia, profilaktyki, diagnostyki, leczenia i rehabili-
tacji. Zdrowie publiczne łączy zatem dwie sfery – gromadzenie informacji 
dotyczących stanu zdrowia populacji, warunków je determinujących i zwią-
zanych z nim potrzeb zdrowotnych, które przybiera zorganizowaną formę 
„nauki o zdrowiu publicznym”, oraz inicjowanie skoordynowanych działań 
instytucji rządowych, samorządowych i  pozarządowych w  celu realizacji 
zamierzonych strategii zachowania i promowania zdrowia na szeroką skalę, 
które jest formą „sztuki zdrowia publicznego”. Podmiotem odpowiedzial-
nym za realizację tych funkcji zazwyczaj jest państwo, ono też powołuje wy-
specjalizowane instytuty lub agencje rządowe zdrowia publicznego, których 
działalność jest finansowana z  budżetu publicznego. Dużą rolę odgrywają 
również samorządy lokalne. 

Zdrowie jako wartość szczególnie ceniona i chroniona zarówno przez jed-
nostkę, jak i  ogół społeczeństwa obejmuje swoim zakresem nie tylko stan 
organizmu, w  którym wszystkie funkcje fizyczne i  psychiczne przebiegają 
prawidłowo, a  więc jest ono przeciwieństwem choroby. Definicja zdrowia 
zawarta w Konstytucji Światowej Organizacji Zdrowia, która weszła w życie 
7 kwietnia 1948 r., dając początek funkcjonowaniu Światowej Organizacji 
Zdrowia (World Health Organization, dalej: WHO) wskazuje, że „zdrowie jest 
stanem zupełnej pomyślności fizycznej, umysłowej i społecznej, a nie jedynie 
brakiem choroby lub ułomności”4. Powołanie międzynarodowej organiza-

4 Konstytucja Światowej Organizacji Zdrowia, dz. cyt.



327Zdrowie publiczne

cji WHO, której celem jest „osiągnięcie przez wszystkie ludy możliwie naj-
wyższego poziomu zdrowia”5, należy uznać za początek międzynarodowej 
współpracy państw oraz wyspecjalizowanych organizacji w celu wzmocnie-
nia ochrony zdrowia. Obowiązek ten wynika bezpośrednio z prawa każdego 
człowieka do korzystania z najwyższego osiągalnego poziomu zdrowia. 

Dynamicznie zmieniający się obraz społeczeństwa związany z  powsta-
waniem nowych potrzeb zdrowotnych poszczególnych populacji nakłada 
na grono specjalistów oraz naukowców zrzeszonych w biurach regionalnych 
WHO i zajmujących się kwestiami zdrowia publicznego obowiązek wzmac-
niania bezpieczeństwa zdrowotnego, promowania rozwoju, poszerzania 
współpracy partnerskiej oraz wykorzystywania wyników badań, informacji 
i dowodów naukowych poprzez opracowywanie skutecznych strategii dzia-
łań prowadzących do realizacji potrzeb zdrowotnych obywateli państw. Od 
momentu powołania do życia WHO nastąpił rozwój programów zdrowot-
nych ukierunkowanych na zapobieganie chorobom, wydłużanie życia oraz 
promowanie zdrowia. Pierwszym krokiem do podjęcia skoordynowanych 
działań było opublikowanie w 1948 r. międzynarodowej klasyfikacji chorób 
stanowiącej globalny standard zgłaszania i klasyfikowania chorób oraz pro-
blemów zdrowotnych, bez którego niemożliwa byłaby jakakolwiek współ-
praca międzynarodowa. Na tej podstawie na przestrzeni kilkudziesięciu lat 
WHO wdrożyło masowe szczepienia, chroniąc ludność przed gruźlicą, ma-
larią, ospą, poliomyelitis, opracowało listę leków podstawowych, stworzyło 
Globalną Sieć Ostrzeżeń o  Epidemiach i  Reakcji na Sytuacje Kryzysowe, 
przyjęło strategie ochrony zdrowia przed negatywnymi skutkami palenia ty-
toniu, braku diety i aktywności fizycznej, a także zmianami klimatycznymi. 
Pomimo tych wszystkich wysiłków podejmowanych wspólnie przez państwa 
w ramach WHO, a także wielu innych organizacji międzynarodowych wciąż 
istnieją znaczne dysproporcje w zapewnianiu zdrowia ludności poszczegól-
nych państw. Zdrowie publiczne, które skupia w sobie różne rodzaje zorga-
nizowanych działań prozdrowotnych, wciąż jest w niektórych krajach słabo 
rozwiniętą dziedziną ochrony zdrowia. Współczesne zróżnicowanie społe-
czeństw wymaga zaangażowania na różnych płaszczyznach działań wielu 
sektorów mających silne oddziaływanie na stan zdrowia, jego promowanie 
i profilaktykę chorób z perspektywy ogółu populacji. 

5 Tamże, art.1. 



328 Weronika Kudła

Punktem zwrotnym dla współcześnie postrzeganego zdrowia publiczne-
go było opublikowanie w 1974 r. przez kanadyjskiego ministra zdrowia Mar-
ca Lalonde’a raportu A New Perspective on the Health of Canadians, w którym 
przedstawił on koncepcję czterech obszarów zdrowia, dzieląc je na: 1) obszar 
czynników genetyki i  biologii, 2) obszar stylu życia i  zachowań, 3) obszar 
czynników środowiskowych (ekonomicznych, społecznych, kulturowych i fi-
zycznych) oraz 4) obszar organizacji systemu ochrony zdrowia. W tej per-
spektywie największe znaczenie zyskał styl życia oraz czynniki środowisko-
we, a najmniejsze system organizacji ochrony zdrowia. Okazało się bowiem, 
że zwiększanie przez rządy państw nakładów finansowych na medycynę na-
prawczą nie przekłada się na poprawę stanu zdrowia ogółu ludności, z czym 
miano do czynienia m.in. w Kanadzie. Należało zatem zmienić dotychczaso-
we systemy ochrony zdrowia i nadać priorytet działaniom na rzecz Nowego 
Zdrowia Publicznego, które koncentruje się na promocji zdrowia. W 1979 r. 
WHO przyjęła Globalną Strategię Zdrowia dla Wszystkich do Roku 2000 
(Global Strategy for Health for All by the Year 2000), w której głównymi kierun-
kami działań uczyniono propagowanie stylu życia sprzyjającego zachowaniu 
zdrowia, obniżanie występowania czynników ryzyka powodujących wzrost 
chorób cywilizacyjnych oraz zwiększenie dostępności do podstawowej opie-
ki zdrowotnej, której działania również przyczyniają się do zapobiegania 
chorobom i wzmacniania bezpieczeństwa zdrowotnego ogółu ludności. 

Ogromny wpływ na kształtowanie zdrowia publicznego w państwach na-
leżących do Unii Europejskiej wywarły działania sukcesywnie podejmowane 
przez Komisję Europejską począwszy od 1993 r., kiedy to przedstawiono za-
łożenia wspólnego programu działań Unii Europejskiej w dziedzinie zdro-
wia publicznego. Pierwszy sześcioletni program zdrowia publicznego UE 
ustanowiono w 2002 r. Rozwój unijnej polityki zdrowotnej ma swoje źródło 
również w zasadzie swobodnego przepływu osób, towarów, usług i kapitału, 
która umożliwia korzystanie z opieki zdrowotnej w krajach sąsiednich oraz 
tworzenie ponadnarodowych ośrodków medycyny prewencyjnej, jak i  na-
prawczej koncentrując w nich zasoby ludzkie oraz sprzętowe. 

Podpisany 13 grudnia 2007 r. Traktat z Lizbony przewiduje, że „przy okre-
ślaniu i urzeczywistnianiu wszystkich polityk i działań Wspólnoty zapewnia 
się wysoki poziom ochrony zdrowia ludzkiego”. Chociaż państwa członkow-
skie nadal ponoszą główną odpowiedzialność za ochronę zdrowia, to działa-
nia Unii Europejskiej polegające na harmonizowaniu poszczególnych polityk 



329Zdrowie publiczne

zdrowotnych tych państw odgrywają istotną rolę w zapewnieniu równego 
poziomu zdrowia publicznego w całej Wspólnocie. 

Aspekty praktyczne, wybrane regulacje prawne 
oraz orzecznictwo

Zdrowie publiczne jako sztuka zastosowania zdobyczy nauki w odniesieniu do 
problemów zdrowotnych społeczności pociąga za sobą konieczność podejmo-
wania licznych wyborów między konfliktującymi ze sobą interesami. Postulat 
zapewnienia jak najlepszego zdrowia jak największej liczbie ludzi rodzi oba-
wy etyczne dotyczące wyższości dobra wspólnego nad dobrem jednostki oraz 
wolnością jednostki a koniecznymi jej ograniczeniami. Biorąc pod uwagę, że 
zdrowie publiczne i podejmowane w jego ramach działania są związane z dzia-
łaniami rządu odpowiedzialnego za odpowiednie przeciwdziałanie i rozwią-
zywanie problemów zdrowotnych określonych grup ludności (tradycyjnie są 
to grupy ludzi ubogich, z niepełnosprawnościami, ludzie w podeszłym wieku, 
chorzy psychicznie lub z uzależnieniami), to jest to również aktywność po-
lityczna i  jako taka może być przedmiotem rozliczenia przez wyborców. Tu 
również uwidacznia się skłonność wypracowywania takich planów ochrony 
bezpieczeństwa zdrowotnego ogółu społeczeństwa, które są przezeń w więk-
szości akceptowalne. Należy mieć na uwadze, że podejmowane w  skali ma-
kro działania na szczeblu ponadnarodowym muszą korelować z inicjatywami 
podejmowanymi na poziomie mikro, a więc w stosunku do określonej grupy 
ludności, aby można je było nazwać skutecznymi. Choć zdrowie publiczne ce-
chuje podejście populacyjne, to w tej optyce zawsze zawiera się zdrowie każdej 
jednostki ludzkiej. Stąd coraz trudniejsze, a wręcz niemożliwe staje się obecnie 
tworzenie ogólnoświatowych ramowych strategii działania na rzecz zdrowia, 
które by uwzględniały zróżnicowane spektrum czynników kulturowych, re-
ligijnych, środowiskowych, ekonomicznych mających realny wpływ na stan 
zdrowia publicznego. W kontekście roli religii w kształtowaniu zdrowia pu-
blicznego należy mieć na uwadze, że nierzadko podejmowane obecnie działa-
nia w ramach polityki zdrowia publicznego wprost kolidują z przekonaniami 
religijnymi danej społeczności wyznaniowej. Zarazem niektóre grupy religijne 
mogą propagować niezdrowe formy kultu, których nie da się pogodzić z postu-
latami prowadzenia zdrowego stylu życiu i przestrzegania zaleceń lekarskich. 



330 Weronika Kudła

W polskim systemie prawnym zgodnie z treścią art. 31 Konstytucji, który 
wyraża ogólną zasadę ochrony wolności i praw (ust. 1 i  2) oraz przesłanki 
ich ograniczania (ust. 3), ochrona zdrowia publicznego, obok moralności pu-
blicznej, bezpieczeństwa lub porządku publicznego albo wolności i praw in-
nych osób może być jedną z podstaw ograniczenia praw i wolności konstytu-
cyjnych, lecz „tylko wtedy, gdy są konieczne w demokratycznym państwie”. 
Ewentualne kolizje rozstrzyga zasada proporcjonalności. Z uwagi na fakt, że 
dbanie o zdrowie społeczeństwa jest jednym z obowiązków państwa i wiąże 
się z podejmowanymi przezeń działaniami w zakresie ochrony zdrowia, pra-
wa konstytucyjne mogą być z tego względu ograniczane. 

W odniesieniu do wolności religijnej jej ograniczenie m.in. ze względu na 
ochronę zdrowia przewiduje art. 53 ust. 5 Konstytucji, który uszczegóławia-
jąc ogólny przepis art. 31 ust. 3 Konstytucji ma przed nim pierwszeństwo. 
W myśl art. 53 ust. 5 Konstytucji ograniczeniu może podlegać wyłącznie wol-
ność uzewnętrzniania religii „jedynie w drodze ustawy i  tylko wtedy, gdy 
jest to konieczne do ochrony bezpieczeństwa państwa, porządku publicz-
nego, zdrowia, moralności lub wolności i praw innych osób”. Tym samym 
prawo nie może ograniczać wolności wyznawania lub przyjmowania religii 
według własnego wyboru. W kontekście użytych terminów odnoszących się 
do „zdrowia” warto zauważyć, że ogólna klauzula limitacyjna z art. 31 ust. 3 
posługuje się terminem „zdrowie publiczne”, zaś w art. 53 ust. 3 pojawia się 
termin „zdrowie”. Należy jednak mieć na uwadze, że kształt tego artykułu 
jest wyraźnie inspirowany art. 9 ust. 2 Europejskiej Konwencji Praw Czło-
wieka (dalej: EKPC), który również przewiduje możliwość ograniczenia wol-
ności uzewnętrzniania wyznania lub przekonań między innymi ze względu 
na konieczność ochrony zdrowia. Ingerencja w wolność religijną ma zatem 
charakter szczególny i  stopień jej intensywności musi uwzględniać rangę 
oraz specyfikę wolności religijnej, której należy zapewnić jak najszersze ramy 
możliwości jej uzewnętrzniania. 

Jednym z obszarów, w których ochrona zdrowia publicznego może ogra-
niczyć wolność religijną, są działania podejmowane w celu zapobiegania oraz 
zwalczania zakażeń i chorób zakaźnych u ludzi. Obowiązujące w Polsce prze-
pisy ustawy z dnia 5 grudnia 2008 r. o zapobieganiu oraz zwalczaniu zakażeń 
i chorób zakaźnych u ludzi (Dz. U. z 2008 r. Nr 234, poz. 1570) określają m.in. 
uprawnienia i obowiązki świadczeniodawców oraz osób przebywających na 
terytorium Rzeczypospolitej Polskiej w zakresie zapobiegania oraz zwalcza-



331Zdrowie publiczne

nia zakażeń i chorób zakaźnych u ludzi. Wśród obowiązków wymienia się:  
1) poddawanie się zabiegom sanitarnym, szczepieniom ochronnym, poekspo-
zycyjnemu profilaktycznemu stosowaniu leków, badaniom sanitarno-epide-
miologicznym, w tym również postępowaniu mającemu na celu pobranie lub 
dostarczenie materiału do tych badań, nadzorowi epidemiologicznemu, kwa-
rantannie, leczeniu, hospitalizacji, izolacji (w tym w warunkach domowych), 
2) zaniechanie wykonywania prac, w trakcie których istnieje możliwość prze-
niesienia zakażenia lub choroby zakaźnej na inne osoby – jeżeli są osobami 
zakażonymi, chorymi na chorobę zakaźną lub nosicielami, 3) stosowania się 
do nakazów i zakazów organów Państwowej Inspekcji Sanitarnej służących 
zapobieganiu oraz zwalczaniu zakażeń i chorób zakaźnych oraz 4) udzielanie 
danych i  informacji odpowiednim organom nadzoru epidemiologicznego. 
Ustawa nie przewiduje możliwości odstąpienia od stosowania jej przepi-
sów ze względów religijnych. Wśród działań mających na celu zapobieganie 
zakażeniom i  chorobom zakaźnym istotnym zagadnieniem jest możliwość 
odstąpienia od poddania się obowiązkowemu szczepieniu ochronnemu (na 
podstawie art. 17 ust. 11 tej ustawy Główny Inspektor Sanitarny co roku ogła-
sza Program Szczepień Ochronnych wydawany jako załącznik do Komuni-
katu wydawanego przez ten organ). Obowiązkowe szczepienia ochronne to 
powszechnie akceptowana społecznie metoda zapobiegania zachorowaniom 
na choroby zakaźne tak w wymiarze indywidualnym, jak i kolektywnym, 
gdyż kształtują odporność całej populacji i pomagają zmniejszyć społeczne 
skutki związane z ciężkimi powikłaniami zdrowotnymi chorób zakaźnych 
oraz ich wysokim kosztem leczenia. Obowiązujące w Polsce normy prawne 
nakładają na władze publiczne, zgodnie z brzmieniem art. 68 ust. 4 Konsty-
tucji, obowiązek zwalczania chorób epidemicznych, są też wynikiem uczest-
nictwa Polski w skoordynowanych działaniach podejmowanych na szczeblu 
ponadnarodowym przez Światową Organizację Zdrowia (WHO). W świe-
tle tych przepisów przekonania religijne nie stanowią przesłanki, dla któ-
rej jednostka może uchylić się od obowiązku poddania się obowiązkowemu 
szczepieniu ochronnemu. Nie ma tutaj zastosowania art. 16 ustawy o pra-
wach pacjenta i Rzeczniku Praw Pacjenta (Dz. U. z 2009 r. Nr 52, poz. 417), 
który przewiduje, że pacjent ma prawo do wyrażenia zgody na udzielenie 
określonych świadczeń zdrowotnych lub odmowy takiej zgody. W obecnym 
stanie prawnym obowiązkowym szczepieniom realizowanym według Pro-
gramu Szczepień Ochronnych podlegają osoby do 19. roku życia oraz osoby 



332 Weronika Kudła

dorosłe, u  których występuje szczególne narażenie na czynniki szkodliwe 
(np. studenci kierunków medycznych). O fakcie uporczywego uchylania się 
od obowiązkowego szczepienia ochronnego również ze względów religijnych 
zawiadamia świadczeniodawca, u którego przechowywana jest Karta Szcze-
pień i który sprawuje opiekę profilaktyczną nad pacjentem, w kwartalnym 
sprawozdaniu z  realizacji szczepień ochronnych przekazywanym do Pań-
stwowego Powiatowego Inspektora Sanitarnego (PPIS). Organ ten jest wie-
rzycielem ustawowego obowiązku szczepień i to na jego wniosek wojewoda 
może wszcząć egzekucję obowiązku o charakterze niepieniężnym. W przy-
padku obowiązkowych szczepień ochronnych u dzieci poniżej 18. roku życia 
odpowiedzialność za wykonanie u  niego szczepienia spoczywa na rodzicu 
lub opiekunie prawnym sprawującym pieczę nad dzieckiem. 

Rozpatrując kwestię stosowania innych form ochrony zdrowia publiczne-
go, które ingerują w wolność uzewnętrzniania przekonań religijnych należy 
mieć na uwadze, że strategie przyjmowane przez poszczególne kraje są zróż-
nicowane. W niektórych z nich nie ma formalnoprawnego obowiązku szcze-
pień ochronnych, ale jest on egzekwowany w innej formie, jak np. uzależnie-
nie przyjęcia dziecka do szkoły publicznej od wykonania u niego szczepień 
(np. w USA prawodawstwo przewiduje „wyjątek religijny”, z którego mogą 
korzystać określone wspólnoty wyznaniowe, jednak nie obowiązuje on we 
wszystkich stanach USA). Istotą wprowadzenia obowiązkowych szczepień 
jest obowiązek zapewnienia przez państwo ochrony zdrowia i życia swoich 
obywateli. Korzystają one zatem z dostępnych możliwości zwalczania chorób 
zakaźnych, aby zmniejszyć ryzyko rozpowszechniania się epidemii nawet za 
cenę ograniczenia wolności religijnej określonych wyznawców. 

Aktualnym wyzwaniem zarówno dla działalności wspólnot religijnych, 
jak i ogólnoświatowych organizacji oraz poszczególnych rządów państw jest 
uwzględnianie potrzeb religijnych w przyjętych strategiach walki z pande-
mią COVID-19. Jej przebieg uwidacznia liczne problemy z respektowaniem 
tożsamości religijnej obywateli. Bezprecedensowe dla sfery religijnej w wielu 
krajach okazały się ograniczenia w sprawowaniu praktyk religijnych wyni-
kające z potrzeby ochrony zdrowia całej populacji i zahamowania rozprze-
strzeniania się choroby zakaźnej o typie SARS, która została po raz pierwszy 
uznana przez WHO jako zespół ostrej ciężkiej niewydolności oddechowej 
w 2003 r. Postępująca globalizacja sprawiła, że mimo dokonanego postępu 
w medycynie ryzyko rozprzestrzeniania się chorób zakaźnych jest wciąż wy-



333Zdrowie publiczne

sokie i postępuje bardzo szybko z uwagi na zwiększenie mobilności ludzi na 
całym świecie. Zdrowie z kolei okazuje się w pełni uniwersalną wartością, 
do której dążą społeczności ludzi bez względu na granice państw (zob. art. 
25 Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka oraz art. 12 Międzynarodowego 
Paktu Praw Gospodarczych, Społecznych i  Kulturalnych). Wspólne wysił-
ki podejmowane przez rządy państw, wyspecjalizowane organizacje i grupy 
ekspertów ukazują potrzebę skoordynowania działań w  celu zapewnienia 
globalnego bezpieczeństwa zdrowotnego. Obejmują one wymianę wiedzy, 
doświadczeń oraz zasobów materialnych na poziomie globalnym. Opubliko-
wane przez WHO dnia 4 kwietnia 2020 r. Praktyczne uwagi i rekomendacje dla 
przywódców religijnych i wspólnot konfesyjnych w kontekście COVID-19 ukazują 
istotną rolę instytucji wyznaniowych w kształtowaniu właściwych zachowań 
tak w sferze fizycznej, jak i emocjonalnej, które przyczyniają się do ograni-
czania liczby zakażeń oraz zabezpieczenia zdrowia ludzkiego. Jednocześnie 
jednak w  dokumencie tym pozostawiono władzom państwowym możli-
wość reglamentacji wolności religijnej w odniesieniu do kolektywnych form 
sprawowania kultu religijnego. Stąd też w wielu krajach wyznawcy różnych 
religii doznają nieproporcjonalnych i nieracjonalnych ograniczeń wolności 
religijnej, w tym również prawa do pochówku zgodnie ze wskazaniami danej 
religii. 

Istniejący pluralizm religijny oraz nieustanny rozwój medycyny prowadzą 
do coraz częstszych konfliktów na linii religia – medycyna. Ochrona zdrowia 
przed zagrożeniami fizycznymi, chemicznymi i  biologicznymi oraz nieko-
rzystnymi warunkami społecznymi prowadzi do wykształcenia się nowych 
metod leczenia i wspomagania procesów życiowych, które rodzą wątpliwości 
co do należytej ochrony godności ludzkiej. Stąd wzrasta rola ekspertów do 
spraw bioetycznych działających nie tylko przy uniwersytetach i klinikach 
badawczych, ale również przy kościołach i związkach wyznaniowych, któ-
rzy zwracają uwagę na wymiar moralny stosowanych terapii leczniczych lub 
poddawania się określonym zabiegom medycznym.

Różnorodność poglądów religijnych na kwestie medyczne powoduje ko-
nieczność uwzględniania zasady dobrowolności przy organizacji i dystrybu-
cji świadczeń medycznych dla ogółu społeczności. W  kontekście ochrony 
zdrowia wybranych grup ludności podnoszona jest kwestia należytej ochro-
ny praw reprodukcyjnych kobiet, samostanowienia w  sprawach prokreacji 
i  związanych z  tym usług, m.in. antykoncepcji, w tym doraźnej, zabiegów 



334 Weronika Kudła

przerywania ciąży, metod leczenia niepłodności (w tym zapłodnienia in vi-
tro) oraz opieki okołoporodowej. Zróżnicowanie dostępności i finansowania 
z budżetu państwa świadczeń z zakresu praw reprodukcyjnych w poszcze-
gólnych krajach wynika z przyjętej przez dane państwo polityki zdrowotnej 
oraz jego sytuacji społecznej i ekonomicznej. W Polsce wiele z tych kwestii re-
guluje ustawa z dnia 7 stycznia 1993 r. o planowaniu rodziny, ochronie płodu 
ludzkiego i warunkach dopuszczalności przerywania ciąży (Dz. U. z 1993 r.  
Nr 17, poz. 78), która w art. 1 stanowi, że prawo do życia podlega ochronie 
również w fazie prenatalnej, co przesądza o bardzo wąskim zakresie możli-
wości poddania się zabiegowi przerywania niechcianej ciąży zgodnie z pra-
wem (art. 4a). Obecnie jednym z postulatów jest, aby aborcja była uznawa-
na wyłącznie jako usługa medyczna, a  więc nie stanowiła kwestii ideowej 
lub kulturowej, czego rezultatem miałaby być całkowita dekryminalizacja 
oraz powszechny dostęp do bezpiecznych usług przerywania ciąży. Przeczy 
to widocznym w  innych, i  to dużo bardziej różnorodnych pod względem 
wyznaniowym krajach dyskusjom dotyczącym sfery praw reprodukcyjnych, 
w których uwzględnia się pierwiastek religijny. Najdoskonalszym tego przy-
kładem są konflikty na linii zdrowie publiczne a  wolność religijna, które 
ujawniły się w najbardziej zdywersyfikowanym kulturowo i religijnie kraju, 
czyli w USA. Wolność przyznana grupom religijnym w dowolnym kształto-
waniu ich życia wspólnotowego w wielu przypadkach kolidowała z realizacją 
polityki ochrony zdrowia populacji. To właśnie w Stanach Zjednoczonych 
najbardziej rozwinęły się badania nad związkiem religijności z zachowania-
mi mającymi wpływ na zdrowie. Obecnie coraz bardziej powszechne staje 
się uwzględnianie sfery religijności i duchowości, które mają realny wpływ 
na kondycję zdrowotną człowieka. Przeczy to stanowisku zmierzającemu 
do ograniczenia religii jedynie do sfery prywatnej, czego potwierdzeniem 
są wyroki Sądu Najwyższego USA uwzględniające religijność obywateli za-
wartą w klauzuli wolności religijnej (free exercise clause), a także ustawodaw-
stwo amerykańskie na poziomie federalnym, jak np. uchwalona w  1993 r.  
ustawa o  przywróceniu wolności religijnej (Religious Freedom Restoration 
Act – RFRA). Przewiduje ona, że neutralnie podejmowane działania lub 
wprowadzane regulacje władz federalnych, które ograniczają praktykowa-
nie wolności religijnej przez obywatela, są konstytucyjne tylko wtedy, gdy 
władza publiczna kieruje się „ważnym interesem państwowym” (compelling 
state interest) oraz brak jest możliwości zastosowania alternatywnego, mniej 



335Zdrowie publiczne

uciążliwego dla wyznawców religii rozwiązania, które spełniałoby ten sam 
cel. Badając zasadność skarg, federalne organy sądowe kierują się zasadą 
„ścisłej kontroli” (strict scrutiny), a zatem najwyższym możliwym stopniem 
oceny konstytucyjności wprowadzonych ograniczeń, i  nie pozwalają, aby 
władza państwowa naruszała to prawo w stopniu nadmiernym do istniejącej 
konieczności. Na kanwie tej ustawy Sąd Najwyższy USA wydał w  2014 r. 
ważny dla zakresu klauzuli sumienia wyrok w sprawie Burwell przeciwko Hob-
by Lobby Stores, Inc, 573 U.S. —— (2014). Uznano w nim prawo korporacji 
for-profit do uchylania się od powszechnie obowiązujących, neutralnych regu-
lacji prawnych, które kolidują z ich przekonaniami religijnymi. Przyznanie 
korporacjom działającym w celu osiągnięcia zysków możliwości korzystania 
z  ochrony wolności religijnej należy uznać za swoiste novum, pozwalające 
jednak skutecznie chronić wolność religijną osób, które są ich właścicielami 
oraz zarządcami. Podobnie Sąd Najwyższy USA orzekł w 2020 r. w sprawie 
Little Sisters of the Poor Saints Peter and Paul Home przeciwko Pennsylvanii, 591 
U.S. —— (2020), że zwolnienie przez rząd federalny zgromadzeń zakonnych 
działających jako instytucje pro-life z uwzględniania w swoich planach opie-
ki medycznej (tworzonych na podstawie tzw. Obamacare Act) kwot przezna-
czonych na środki antykoncepcyjne powodujące aborcję jest zgodne z Kon-
stytucją USA, gdyż w przeciwnym razie te instytucje byłyby skazane na po-
stępowanie wbrew swoim religijnym przekonaniom. 

Problematyka ochrony zdrowia publicznego łączy się również z zagadnie-
niem należytego respektowania wolności religijnej osób wykonujących zawo-
dy medyczne (lekarz, pielęgniarka, położna, aptekarz), zwłaszcza możliwości 
korzystania przez nie z klauzuli sumienia w sytuacji konieczności udzielenia 
świadczeń zdrowotnych niemożliwych do pogodzenia z  własnymi przeko-
naniami religijnymi. Choć zdrowie społeczeństwa stanowi dobro publicz-
ne, a powinnością państwa jest troska o osiąganie pozytywnych standardów 
zdrowia, to niemożliwe jest pomijanie przy ich realizacji zagadnień zwią-
zanych z uzewnętrznianiem przekonań religijnych obywatela zgodnie z na-
kazami własnej wiary. Stąd też realizacja zadań z zakresu zdrowia publicz-
nego musi uwzględniać religijność obywateli, aby nie byli oni zmuszani do 
wykonywania lub otrzymywania świadczeń medycznych niezgodnych z  ich 
przekonaniami religijnymi (np. zakaz transfuzji krwi przez Świadków Jeho-
wy, ograniczone możliwości dokonywania przeszczepów w religii żydowskiej, 
sprzeciw katolików wobec dokonywania aborcji, eutanazji, sterylizacji itp.). 



336 Weronika Kudła

Bibliografia

Ź r ó d ł a

A k t y prawa

Powszechna Deklaracja Praw Człowieka (rezolucja Zgromadzenia Ogólnego ONZ 
217 A (III) przyjęta i proklamowana w dniu 10 grudnia 1948 r. w Paryżu). 

Międzynarodowy Pakt Praw Gospodarczych, Społecznych i Kulturalnych, Dz. U. 
z 1977 r. Nr 38, poz. 169.

Konwencja o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności, Dz. U. z 1993 r. 
Nr 61, poz. 284.

Konstytucja Światowej Organizacji Zdrowia, Porozumienie zawarte przez Rządy 
reprezentowane na Międzynarodowej Konferencji Zdrowia i Protokół dotyczą-
cy Międzynarodowego Urzędu Higieny Publicznej, Nowy Jork, Dz. U. z 1946 r. 
Nr 07, poz. 22.

Ustawa z dnia 15 września 2015 r. o zdrowiu publicznym, Dz. U. z 2015 r., poz. 1916.
Ustawa z dnia 5 grudnia 2008 r. o zapobieganiu oraz zwalczaniu zakażeń i chorób 

zakaźnych u ludzi, Dz. U. z 2008 r. Nr 234, poz. 1570.
Ustawa z dnia 6 listopada 2008 r. o prawach pacjenta i Rzeczniku Praw Pacjenta, 

Dz. U. z 2009 r. Nr 52, poz. 417.
Ustawa z dnia 7 stycznia 1993 r. o planowaniu rodziny, ochronie płodu ludzkiego 

i warunkach dopuszczalności przerywania ciąży, Dz. U. z 1993 r. Nr 17, poz. 78.
Ustawa o przywróceniu wolności religijnej z 16 listopada 1993 r. (Religious Freedom 

Restoration Act – RFRA), Pub. L. No. 103–141, 107 Stat. 1488.

O rzecze n ia

Burwell przeciwko Hobby Lobby Stores, Inc, 573 U.S. —— (2014).
Little Sisters of the Poor Saints Peter and Paul Home przeciwko Pennsylvania, 591 U.S. —— (2020).

O p r a c o w a n i a

Benatar S., Brock G. (red.), Global Health. Ethical Challenges, Cambridge 2021.
Coggon J., Syrett K. (red.), Public Health Law: Ethics, Governance and Regulation, London 

2016.
Habbal O., The Science of Anatomy: A historical timeline, „Sultan Qaboos University 

Medical Journal” 17 (2017), nr 1, s. 8–22. 
Hodge J. G., Respecting Religious Freedoms and Protecting the Public’s Health, „Public 

Health Reports” 130 (2015), nr 5, s. 546–549.
Galewicz W., Dobro i sprawiedliwość w opiece zdrowotnej, Kraków 2018.
Gostin L. (red.), Foundations of Global Health and Human Rights, Oxford 2020. 



337Zdrowie publiczne

Kudła W., Blicharz G., Blurred Lines Between Freedom of Religion and Protection of Pu-
blic Health in Covid-19 Era – Italy and Poland in Comparative Perspective, [w:] Fun-
damental Rights in the Age of COVID-19, red. A. Zimmermann, J. Forrester, „Spe-
cial Issue of The Western Australian Jurist” 11 (2020), s. 137–164. 

Kudła W., Wrogość wobec religii. Ostrzeżenia ze strony Sądu Najwyższego Stanów Zjedno-
czonych, Kraków 2018. 

Mavrodi A., Paraskevas G., Mondino de Luzzi: a luminous figure in the darkness of the 
Middle Ages, „Croatian Medical Journal” 55 (2014), nr 1, s. 50–53.

Miller M., Zieliński A., Zdrowie publiczne – misja i nauka, „Przegląd Epidemiologicz-
ny” 56 (2002), nr 4, s. 547–557.

Opolski J. (red.), Zdrowie publiczne. Wybrane zagadnienia, t. 1–2, Warszawa 2011.
Polak K., Początek formalno-prawnych działań na rzecz publicznej ochrony zdrowia w dzie-

więtnastowiecznej Anglii, „Zeszyty Naukowe Uniwersytetu Jagiellońskiego. Prace 
Historyczne” 135 (2008), s. 93–111.

Sobczak W., Wolność myśli sumienia i religii. Poszukiwanie standardu europejskiego, To-
ruń 2013.

Sygit M., Zdrowie publiczne, Warszawa 2017.
Wysocki M., Miller M., Paradygmat Lalonde’a, Światowa Organizacja Zdrowia i Nowe 

Zdrowie Publiczne, „Przegląd Epidemiologiczny” 57 (2003), nr 3, s. 505–512. 

N e t o g r a f i a

World Health Organization: https://www.who.int/, dostęp z: 06.09.2024.
WHO, Practical considerations and recommendations for religious leaders and fa-

ith-based communities in the context of COVID-19, https://www.who.int/pu-
blications/i/item/practical-considerations-and-recommendations-for-religious-
leaders-and-faith-based-communities-in-the-context-of-covid-19, dostęp z: 06. 
09.2024.

Komisja Europejska, Zdrowie Publiczne: https://ec.europa.eu/health/home_pl?2nd-
-language=pl, dostęp z: 06.09.2024.

https://www.who.int/
https://www.who.int/publications/i/item/practical-considerations-and-recommendations-for-religious-leaders-and-faith-based-communities-in-the-context-of-covid-19
https://www.who.int/publications/i/item/practical-considerations-and-recommendations-for-religious-leaders-and-faith-based-communities-in-the-context-of-covid-19
https://www.who.int/publications/i/item/practical-considerations-and-recommendations-for-religious-leaders-and-faith-based-communities-in-the-context-of-covid-19
https://ec.europa.eu/health/home_pl?2nd-language=pl
https://ec.europa.eu/health/home_pl?2nd-language=pl


Ks. dr Jan UCH WAT
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego 

Moralność publiczna

Wprowadzenie

Podejmując refleksję nad moralnością publiczną, możemy wskazać na prze-
jawy życia społecznego i państwowego. Należałoby również wziąć pod uwagę 
legislacyjne ujęcie moralności publicznej. W  porządku prawnym państwa 
(np. Konstytucji Rzeczypospolitej Polskiej) dostrzec możemy związek po-
między prawem, wolnością, religią i  moralnością; ma to określone konse-
kwencje w orzecznictwie. Klauzule ograniczające podstawowe prawa i wol-
ności jednostki ze względu na wartości istotne dla ustroju państwa, a taką 
wartością jest moralność, występują we współczesnych konstytucjach państw 
demokratycznych, a także w międzynarodowych aktach dotyczących praw 
człowieka1.

Moralność publiczną trudno jednoznacznie zdefiniować. Jest pojęciem 
nieostrym. Różne interpretacje pojęcia pozwalają sądzić, że moralność pu-
bliczna, do której odwołuje się prawo stanowione, nie zawsze ukazuje uni-

1 W. Mojski, Generalne klauzule odsyłające we współczesnym polskim prawie konstytucyjnym. 
Zarys problematyki, „Annales Universitatis Mariae Curie-Skłodowska. Sectio G” 63 (2016), 
nr 2, s. 153.



340 Jan Uchwat

wersalny, obiektywny system wartości. Status quo moralności publicznej to 
normy i reguły postępowania służące utrwaleniu i obronie tego, co uznaje 
się za przyzwoite, słuszne oraz dobre. Pojęcie moralności publicznej sąsia-
duje w ujęciach prawnych z pojęciem porządku publicznego, często interesu 
publicznego (państwa, społeczeństwa). Moralność publiczna odnosi się za-
tem do ocen, wzorów zachowania, ideałów osobowych jednostek tworzą-
cych grupę społeczną i reguluje postępowanie, postawy, stosunki społeczne 
poprzez jawne, widoczne, oficjalne, reprezentatywne i powszechnie uznane 
zasady postępowania. Może się ona zmieniać wraz z przemianami obycza-
jowymi: czasem jest poddana kontestacji (to, co było uznane za słuszne pod 
względem moralnym, bywa w innej epoce lub w innym środowisku kwestio-
nowane, podlega opiniotwórczej presji grup społecznych deklarujących inne 
wartości), może tym samym znaleźć się w polu interpretacyjnych nadużyć. 
Moralność publiczna w sposób konieczny odnosi się do systemu wartości.

Istota

W polskim systemie prawnym istnieje konstytucyjne uzasadnienie dla ogra-
niczenia praw i wolności (ogólna klauzula konstytucyjna w prawie polskim 
ograniczająca wolności i  prawa jednostki), w  tym wolności religijnej, ze 
względu na przesłankę ochrony moralności (którą nie musi być literalnie 
„moralność publiczna”). Zgodnie z artykułem 31 ust. 3 Konstytucji RP: „Ogra-
niczenia w zakresie korzystania z konstytucyjnych wolności i praw mogą być 
ustanawiane tylko w ustawie i tylko wtedy, gdy są konieczne w demokratycz-
nym państwie dla jego bezpieczeństwa lub porządku publicznego, bądź dla 
ochrony środowiska, zdrowia i moralności publicznej, albo wolności i praw 
innych osób. Ograniczenia te nie mogą naruszać istoty wolności i praw”. 

W  języku prawnym moralność publiczna, podobnie jak porządek pu-
bliczny czy bezpieczeństwo państwa, jest zwrotem niedookreślonym (prze-
pis ten jest tzw. klauzulą generalną), odsyła poza system prawa stanowionego 
i określa ustawową przesłankę dopuszczającą ograniczenie praw i wolności 
w celu ochrony dobra społecznego (klauzula ograniczająca, limitacyjna). 

Art. 53 ust. 5 Konstytucji RP wskazuje, że moralność jest także przesłan-
ką dopuszczającą ograniczenie wolności uzewnętrzniania religii (w przepisie 
nie wskazano, że chodzi o ochronę moralności „publicznej”).



341Moralność publiczna

Znajdziemy także inne klauzule ograniczające wolności – np. art. 22 Kon-
stytucji RP ogranicza wolność działalności gospodarczej ze względu na „waż-
ny interes publiczny”, z kolei art. 59 ust. 3 ze względu na „dobro publiczne” 
ogranicza prawo do strajku, art. 61 ust. 3 zaś uznaje „ważny interes gospodar-
czy państwa” jako wartość, ze względu na którą można ograniczyć prawo do 
informacji publicznej. Jak widać, są to warunki dopuszczające ograniczenie, 
które posługują się klauzulami generalnymi, czyli wykorzystującymi zwroty 
niedookreślone, odnoszące się do pojęć (kryteriów) pozaprawnych2.

W polskiej ustawie zasadniczej zostały wprowadzone odesłania do mo-
ralności, a także do moralności publicznej (art. 31 ust. 3), które mają na celu 
wyważenie wartości konstytucyjnych i ustalenie pierwszeństwa stosowania 
w konkretnych sytuacjach wolności i praw jednych podmiotów względem 
wolności i  praw innych. Przykładem jednej z  kontrowersji moralno-reli-
gijnych może być dyskusja na temat moralności w odniesieniu do ochrony 
zwierząt – por. wyrok Trybunału Konstytucyjnego z dnia 10 grudnia 2014 r. 
dotyczący uboju rytualnego3. 

W innym orzeczeniu Trybunał Konstytucyjny przyjął, że moralność pu-
bliczna może wymagać „usunięcia bezkarności sprawców zbrodni, popeł-
nianych pod protektoratem państwa totalitarnego”. Może też uzasadniać 
odebranie prawa do skorzystania z amnestii przez funkcjonariuszy, którzy 
w ramach wykonywanej władzy dopuścili się przestępstw przeciwko życiu 
i  zdrowiu. Według Trybunału Konstytucyjnego: „Moralność publiczna ro-
zumiana jest tu jako pewne zaufanie obywateli do państwa, z jednej strony 
– do jego funkcjonariuszy, z drugiej – do stanowionego przezeń prawa, które 
wiąże zarówno wszystkich obywateli bez względu na sprawowane przez nich 
funkcje, jak i samo państwo”4. 

Z  kolei w  wyroku z  dnia 11 kwietnia 2006 r. Trybunał Konstytucyjny 
stwierdził, że przesłanka ochrony moralności publicznej ma znaczenie przy 
ocenie zróżnicowania statusu małżonka winnego rozkładu pożycia i  mał-
żonka, który takiej winy nie ponosi5. 

2 Tamże, s. 152; 156.
3 Wyrok TK z dnia 10 grudnia 2014 r., sygn. akt K 52/13, OTK ZU 2014, nr 11A, poz. 118. 

Zob. P. Sobczyk, Porządek publiczny i moralność publiczna wartościami współtworzącymi konsty-
tucyjny porządek aksjologiczny, [w:] Klauzule porządku publicznego i  moralności publicznej, red.  
G. Blicharz, M. Delijewski, Warszawa 2019, s. 32–33.

4 Wyrok TK z dnia 6 lipca 1999 r., sygn. akt P 2/99, OTK ZU 5/1999, poz. 103.
5 Wyrok TK z dnia 11 kwietnia 2006 r., sygn. akt SK 57/04, OTK ZU 4A/2006, poz. 43.



342 Jan Uchwat

W niektórych przypadkach moralność publiczna bywa podstawą ogra-
niczenia wolności człowieka. Nieograniczona wolność jednostek może stać 
się bowiem zagrożeniem dla moralności publicznej. Moralność publiczna 
w  niektórych wypadkach stanowi pretekst do ataków na osoby wierzące, 
cenzurowanie religijności itd. Przy rozpatrywaniu zagadnień natury etycz-
nej związanych z wolnością należy wziąć pod uwagę wolność religii i moral-
ność służącą dobru człowieka, a także wolność sumienia. 

Moralność publiczna to określenie, które opiera się na fundamentalnych, 
a zarazem niedefiniowalnych pojęciach pierwotnych, takich jak dobro i zło. 
Stanowi ona istniejący w świadomości społecznej danej zbiorowości niefor-
malny zespół norm, zasad, powinności, wartości akceptowanych społecznie 
i  tworzących system regulujący działania jednostek, grup, a także instytu-
cji. Mówiąc o moralności publicznej, należałoby pytać o poziom odpowie-
dzialności społecznej (empatia, gotowość do poświęceń dla większego dobra, 
solidarność lub jej brak), relacje międzyludzkie, więzi osobowe, wzajemny 
szacunek.

Moralność publiczną możemy rozważać w  kontekście etycznym (norm 
moralnych), socjologicznym i prawnym; pojawia się ona również jako przed-
miot dociekań filozoficznych. Jest przedmiotem zainteresowania katolickiej 
nauki społecznej.

W ujęciu idealistycznym moralność publiczna jest powszechnie obowią-
zującym prawem moralnym, ma swoje zakorzenienie w prawie naturalnym 
i służy dobru ogółu. Będąc wyrazem celów, dążeń, przekonań, potrzeb, ocze-
kiwań moralnych grupy, moralność publiczna kształtuje obyczajowość da-
nej społeczności. Odnosząc się do dobra wspólnego, a więc do tego, co pod 
względem etycznym w  przestrzeni publicznej jest pożądane, stanowi ona 
kryterium zachowań i oceny moralnej czynów. Wskazuje na tożsamość kul-
turową, duchową, etyczną grupy społecznej. Może stanowić kryterium wi-
zerunkowe. Świadczy o społeczeństwie jako wspólnocie osób, istot wolnych 
i  rozumnych, których rozumienie dobra wynika z przyjęcia niezmiennych 
wartości (praw) moralnych. 

Moralność publiczna tworzy tym samym społeczny paradygmat, za po-
mocą którego określona wspólnota wyraża swój akceptowalny i bezdysku-
syjny ład moralny. Moralność dostępna dla wszystkich (publiczna) jest zatem 
rodzajem wzajemnej umowy, porozumienia co do zasad obyczajowości i pra-
wideł postępowania obowiązujących każdego w obliczu świadków (moral-



343Moralność publiczna

ność określona jako publiczna jest dla innych i wobec innych). Obiektywność 
i uniwersalność tego wzorca może być jednak relatywizowana i  różnić się 
w zależności od podejścia doktryn politycznych (np. socjalizm, liberalizm, 
komunizm, narodowy socjalizm, nacjonalizm).

Z uwagi na perswazyjne oddziaływanie argumentów odwołujących się do 
moralności publicznej pełni ona rolę swoiście rozumianego publicznego, nie-
instytucjonalnego osądu moralnego w kwestii godności ludzkiej (pokrewne 
kategorie: dobry obyczaj, przyzwoitość, pojęcia wstydu, czynów gorszących, 
niegodziwych moralnie, wykluczenia społecznego, resocjalizacji).

Moralność publiczna może być postrzegana jako „trybunał sprawiedli-
wości” (sumienie społeczne). Odnosząc się do tego, co w życiu publicznym 
dobre i złe, zyskuje związek z komunikowaniem społecznym oraz wyznacza 
zakres działań władzy publicznej. W sensie etycznym stanowi podstawę kon-
sensusu społecznego. W sensie prawnym jest wzorcem stanowienia i stoso-
wania prawa. 

Integruje ona wprawdzie społeczeństwo, ale może stanowić też zagroże-
nie, gdy prowadzi do absolutyzacji przekonań, które zakłócają korzystanie 
z konstytucyjnych wolności i praw przez inne osoby. Moralność publiczna, 
jako obszar wpływów ideologicznych, może się stać areną dyskursu świa-
topoglądowego. Część ustrojów politycznych państw współczesnych, w tym 
przede wszystkim tzw. demokracje konstytucyjne, zakłada wręcz publiczną 
debatę o sferze wartości doniosłych w życiu zbiorowym, traktując to jako 
warunek pluralizmu światopoglądowego i ładu społecznego. 

Zagadnienie moralności publicznej można rozpatrywać w aspekcie an-
tropocentrycznym i  teocentrycznym. Pierwszy odwołuje się do człowieka, 
jego godności i niezbywalnych praw (co zakłada, że imperatyw moralności 
publicznej wynika z prawa naturalnego). Drugi aspekt, to podejście teocen-
tryczne, które odwołuje się do transcendencji i  prawd nadprzyrodzonych. 
W tym sensie normy moralności publicznej wynikają z imperatywu religij-
nego (chrześcijaństwo, islam, judaizm). W chrześcijaństwie temat ten podej-
muje teologia moralna. W islamie ortodoksyjnym religia i moralność są ściśle 
związane z przepisami prawa (szariat). 



344 Jan Uchwat

Historyczne ujęcie

Genezy idei moralności publicznej oraz sposobów kształtowania się tego po-
jęcia należy szukać w historii filozofii, a przede wszystkim antropologii. Idee 
związane z moralnością publiczną można odnaleźć w każdym okresie rozwoju 
cywilizacji. 

Według Arystotelesa społeczeństwo obywatelskie (koinonia polityke) to naj-
wyższy etap rozwoju moralnego społeczeństwa – prawa jednostki są podpo-
rządkowane wspólnocie. Z kolei we wczesnym okresie kształtowania się pra-
wa rzymskiego źródłem prawa były tzw. cnoty rzymskie oraz zwyczaje (mores 
maiorum, mores civitatis). Ogół tych cnót oraz zwyczajów można by określić 
mianem tego, co stanowiło podstawę ówczesnej moralności publicznej, mimo 
że w tamtym okresie nie była ona tak nazywana. Już przez sam fakt łączenia 
kultu (religii) z  zasadami życia społecznego (obowiązkiem) prawo rzymskie 
uznawało, że określone zachowania i postawy osobiste są ważne w wymiarze 
publicznym. Sentencja Salus populi suprema lex („Dobro ludu najwyższym pra-
wem” – Cycero) wskazuje na pragmatyczny aspekt prawa, który możemy od-
nieść do tego, co współcześnie nazywamy moralnością publiczną.

W okresie średniowiecza koncepcja państwa, praw i obowiązków obywa-
tela ma ścisły związek z religią (chrześcijaństwo, islam). W Europie szczegól-
ny wpływ na rozumienie państwa, dobra wspólnego, etyki społecznej mieli 
myśliciele chrześcijańscy (m.in. św. Augustyn). W  późnym średniowieczu 
doktryna św. Tomasza z  Akwinu wpłynęła na myślenie dotyczące dobra 
wspólnego, roli jednostki i społeczeństwa. W średniowieczu dobro wspólne, 
dobro miasta, królestwa traktowano jako ważniejsze. Człowiek był postrze-
gany teocentrycznie. Zbiór wartości i zachowań społecznych, dziś określany 
jako moralność publiczna, pozostawał w bezpośrednim odniesieniu do Boga 
i życia wiecznego.

W odrodzeniu myślenie o rzeczywistości przyjmuje perspektywę antro-
pocentryczną, co oznacza, że miarą rzeczy zaczyna być człowiek. Znaczny 
wpływ na zmiany w sposobie myślenia europejskiego ma oświecenie, a szcze-
gólnie rewolucja francuska. Następuje radykalny rozdział pomiędzy tym, co 
transcendentne (związane z wiarą, religią), a tym, co ludzkie. Jest to jedno-
cześnie czas kształtowania się pojęcia państwa i prawa państwowego. Apo-
teoza wolności jednostki nie pozostaje bez wpływu na rozumienie dobra 
wspólnego czy moralności publicznej. 



345Moralność publiczna

Współcześnie, w epoce, która została ukształtowana pod wpływem ide-
ologii liberalnej, z  silnie zaznaczonym paradygmatem wolności i praw jed-
nostki o charakterze indywidualistycznym, coraz bardziej aktualny staje się 
postulat powrotu do rozważań nad wartościami życia zbiorowego oraz pra-
wami chroniącymi wspólnotę. Bardziej niż kiedykolwiek pożądane jest jasne 
określenie tego, co stanowi przestrzeń moralności publicznej. Wydaje się też, 
że wartości doniosłe dla sfery publicznej powinny być w wyższym stopniu 
zagwarantowane przez przepisy prawne. 

W gruncie rzeczy trudno byłoby nie zgodzić się z poglądem, że moralność 
publiczna zależy bardziej od rozumienia człowieka i  świata, mniej zaś od 
przepisów prawa, które mogą ulec szybszej zmianie niż świadomość pokoleń. 
Przepisy prawne są wtórne wobec zasad moralności publicznej, tylko ją de-
klarują; są formą nadawania jej mocy obowiązującej w prawie państwowym. 

Biorąc pod uwagę prawo stanowione, należałoby odnieść się do Konsty-
tucji Stanów Zjednoczonych. Pojęcie moralności publicznej zyskuje bowiem 
w tym akcie istotną sankcję prawną, co jest widoczne w sformułowaniu, że 
władza centralna ma swoje kompetencje, a władza poszczególnych stanów 
swoje – w tym władza stanowa „strzeże moralności publicznej”. Władza po-
szczególnych stanów została tu zdefiniowana jako „policja” (w znaczeniu eg-
zekutywa).

Sir William Blackstone – angielski prawnik, sędzia i wykładowca prawa 
na Uniwersytecie Oksfordzkim – w wydanym w latach 1765–1769 komen-
tarzu do prawa angielskiego wskazał, że władza dotyczy zakresu moralności 
publicznej. Zostało to przyjęte w Stanach Zjednoczonych. W amerykańskim 
porządku prawnym uznaje się, że władza policji polega na tym, by strzec 
moralności publicznej. 

Wyrok Sądu Najwyższego USA z  1904 roku stwierdza, że państwo ma 
prawo do tego, aby strzec moralności publicznej, stosując odpowiednie pra-
wo. Takie stanowisko nie było poddawane w wątpliwość aż do połowy XX 
wieku. W  latach sześćdziesiątych pojawia się już dyskusja na temat prawa 
i moralności. Pomimo to z prawodawstwa USA nie zostało wycofane pojęcie 
moral legislation. Nie podważono prawa do tego, że poszczególne Stany mogą 
regulować zachowania dotyczące moralności publicznej. Przykładem może 
być sprawa z 1991 roku – Barnes przeciw Glen Theatre – i wyrok stwierdzający, 
że państwo może uznać pewne formy rozrywki (np. taniec erotyczny) za na-
ruszenie moralności publicznej. 



346 Jan Uchwat

Znaczący wpływ na zmiany w prawie europejskim, w tym polskim, wywarł 
Kodeks Napoleona (początkowo jako Kodeks Cywilny Francuzów z 1804 r.) – 
prawo w założeniach laickie, które miało integrować narody, oparte na ideach 
liberalnych. Tu należy upatrywać początków nowożytnego ujęcia porządku 
publicznego. Pierwotnie Kodeks miał stać się podręcznikiem praktycznej mo-
ralności w myśl zasad Rewolucji Francuskiej: wolności, równości i braterstwa 
(aksjologia); został przyjęty za wzór legislacji w  państwach postfeudalnych 
XIX i XX wieku. Na ziemiach polskich między innymi wprowadził rozwody 
(małżeństwo rozumiane wyłącznie jako umowa prywatno-prawna).

Systemy totalitarne (faszyzm, komunizm) wypaczyły rozumienie pojęcia 
moralności publicznej, wprowadzając własne ideologiczne kryteria (chociaż 
np. w socjalizmie było stosowane pojęcie porządku publicznego).

Warto zwrócić uwagę, że w procesie norymberskim, a później w proce-
sach tzw. strzelców z Muru Berlińskiego, odwołano się do koncepcji praw na-
turalnych, które mają pierwszeństwo przed prawem państwowym (formuła 
Radbrucha).

Stan rzeczy 

W określonych warunkach społecznych i wobec trudności precyzyjnego zde-
finiowania moralność publiczna podlega relatywizacji, stając się pojęciem 
względnym6. Należy w tym upatrywać zagrożenia dla samej moralności pu-
blicznej. Można jednak wskazać na istnienie wartości i zachowań, które są 
niezmienne i niezależne od kultury, np. imperatywy: czyń dobro, a unikaj 
zła; życie człowieka jest bezcenną i niezbywalną wartością. 

We współczesnym europejskim dyskursie moralność publiczna nie zawsze 
jest utożsamiana z tradycyjną moralnością, która za nadrzędne i pierwotne 
źródło praw uznawała odniesienie do Boga. Współczesny pluralizm świato-
poglądowy dopuszcza odwoływanie się do liberalnej lub ateistycznej mo-
ralności, w której centrum jest możliwość wyboru (wolność jednostki), nie 
wybór determinowany wiarą w Boga. Tak pojmowana moralność publiczna 
ma harmonizować stosunki międzyludzkie bez odwołania do porządku nad-
przyrodzonego.

6 Por. M. Ossowska, Socjologia moralności, wyd. 4, Warszawa 2021.



347Moralność publiczna

Należy również zwrócić uwagę na czynnik indywidualizowania kryte-
riów moralności publicznej – w zależności od przewagi grupy decydującej 
o tym, co powinno być powszechnie uznane za dobre.

Moralność publiczna znajduje różnorodne uzasadnienia legislacyjne 
i praktyczne. To, co jest dopuszczalne w państwie laickim (np. karykatura 
Allaha publikowana w prasie w ramach wolności wypowiedzi), w państwie 
teokratycznym może być traktowane jako obraza moralności i  podlegać 
ściganiu przez prawo. Znaczne różnice w  rozumieniu pojęcia moralności 
publicznej wiążą się z  wpływem na życie społeczne określonej religii czy 
wyznania. Przykładowo standardy uprawiania polityki w Stanach Zjedno-
czonych mają ścisły związek z moralnością publiczną. Etos dyplomaty, męża 
stanu, prezydenta jest utwierdzany wizerunkowo. Popularny zwrot „God 
bless America”, nawet jeśli bywa stosowany w populistycznym kontekście, 
jest legitymizacją moralności publicznej, która znajduje źródła moralności 
w Bogu.

We współczesnym świecie, w państwach o tradycjach demokratycznych, 
w społeczeństwach pluralistycznych obserwować można narracje publiczne 
wyrażające określony światopogląd. W takich warunkach jednym z elemen-
tów moralności publicznej może stać się tzw. poprawność polityczna. 

W publicystycznych debatach o wolności jednostki moralność publiczna 
stanowi przestrzeń prawno-moralną, która bywa anektowana przez jednost-
ki i grupy społeczne. Mamy bowiem często do czynienia z antynomią war-
tościowania moralnego: dobra i zła, ocenianego z przeciwnych punktów wi-
dzenia – porządku zastanego i oczekiwanego, np. laickiego vs. wyznaniowego.

Moralność publiczna wyraża się współcześnie w poszukiwaniu aprobaty 
społecznej dla głoszonych publicznie tez moralnych niekoniecznie opartych 
na powszechnie uznawanych wcześniej wartościach. Poprzez oswajanie się 
z zachowaniami czy zjawiskami, które uchodziły za niemoralne bądź nieak-
ceptowalne w przestrzeni publicznej, zmienia się społeczna wrażliwość mo-
ralna (drastyczna sprzeczność poglądów na temat moralności i gwałtowne 
wystąpienia prowadzą do naruszenia ładu przestrzeni publicznej, co obra-
zują skandale obyczajowe, profanacje przestrzeni sacrum, manifestowanie 
zachowań uważanych za obsceniczne, eskalacja wulgarności i agresywności). 

Ze względu na to, że istotą życia społecznego jest zmienność, należałoby 
wziąć pod uwagę także zmienność w zakresie pojęć związanych z moralno-
ścią publiczną. Charakterystyczna dla moralności publicznej byłaby zatem 



348 Jan Uchwat

potencjalna modyfikowalność (często na skutek pokoleniowych konfrontacji 
oraz kolizji światopoglądowych). 

Na kształtowanie się moralności publicznej mają wpływ osoby cieszące 
się społecznym prestiżem, których postawy i czyny są aprobowane. Popu-
laryzacji przedstawianych przez nie idei służą środki masowego przekazu, 
media społecznościowe. Kształt moralności publicznej w dużej mierze kreu-
ją internetowi influencerzy (blogo- i vlogosfera, portale społecznościowe), 
ponadto o  preferencjach społecznych decydują wypowiedzi tzw. liderów 
opinii (np. przywódców, charyzmatycznych twórców, artystów, kontesta-
torów, przedstawicieli elit, celebrytów etc.). Oddziałują oni na przekona-
nia społeczne między innymi poprzez uczestnictwo w kulturze globalnego 
spektaklu – medialnego show (telewizyjne programy publicystyczne, roz-
rywkowe, tabloidy, social media). To oddziaływanie osobowości na opinię 
publiczną może korespondować z oczekiwaniami tzw. masowego odbiorcy; 
można się więc spodziewać, że poglądy wypowiadane przez osoby lubiane 
i akceptowane czy też sprzyjanie przez nie określonym ideom integruje gru-
py oraz jednostki pod względem wyznawanych wspólnie wartości (potrzeba 
przynależności), a także zapośrednicza indywidualistyczną etykę w kultu-
rze popularnej (w takiej perspektywie moralność publiczna nie jest już le-
gitymizowana, lecz może stanowić następstwo ukierunkowanych nastrojów 
społeczeństwa). 

Należy zaznaczyć, że istotną rolę w wyznaczaniu moralności publicznej 
odgrywają rewolucje obyczajowe (np. ruchy hipisowskie w latach 60. XX w.). 
Mogą tak oddziaływać również heroiczne akty protestu wobec dowolnie po-
strzeganych reżimów (np. protesty mnichów buddyjskich w Tybecie okupo-
wanym przez Chiny). 

Jak ukazują dzieje ludzkości, na mentalne zmiany społeczne (pośrednio 
na przemiany moralności publicznej) wpływają proklamowanie nowator-
stwa, odkrycia naukowe, deklaracje ideowe, dzieła naukowe, filozoficzne, 
przełomowe tezy antropologiczne, nowe modele poznawcze, znajdujące re-
alizację w doświadczeniu danego pokolenia, które przyczyniają się do prze-
wartościowań, przeformułowań światopoglądowych, co nie pozostaje bez 
wpływu na decyzje etyczne. 

Wraz z  przemianami myśli ludzkiej następuje w  dość szybkim tem-
pie, zwłaszcza od ubiegłego wieku, libertynizacja w sferze moralności (np. 
obyczajowość seksualna), manifestowanie absolutnej wolności artystycz-



349Moralność publiczna

nej, transgresje płci, relatywizm moralny, hołdowanie standardom kultury 
masowej (mainstreamu), z drugiej strony widoczna jest alienacja społecz-
na i dążenie do samookreślenia w sferze moralnych wyborów, tworzenie 
enklaw ideowych, religijnych, definiowanie swojej odrębności społecznej 
poprzez niezależny kod mody, stylu, etykę subkultur, zwłaszcza młodzie-
żowych (np. anarchistyczny indywidualizm).

Obrona moralności publicznej może być prowadzona instrumentalnie. 
Przykładem jest zarówno skrajna nietolerancja czy niechęć wobec przedsta-
wicieli odmiennych poglądów, jak i  bezkrytyczna liberalna tolerancja do-
puszczająca całkowitą wolność wyborów moralnych. Zarówno jedna, jak 
i druga postawa może się łączyć z bezkompromisowością i arbitralnym osą-
dem moralnym, któremu służy retoryka wykluczenia albo roszczenia zwią-
zane z  pożądanymi postawami (fundamentalizm, nacjonalizm, terroryzm 
czy ekstremizm, jak również woluntaryzm czy amoralizm). Opinia publicz-
na może obciążać odpowiedzialnością za zło moralne określoną grupę spo-
łeczną (ideologizowanie moralności). Należałoby przy tym zwrócić uwagę na 
procesy dewastowania sfery moralności publicznej, co może wystąpić w róż-
nym kontekście historycznym i geograficznym na skutek pojawiających się 
w życiu społecznym deficytów odpowiedzialności etycznej.

Moralność publiczna, czyli społeczny osąd moralny, wyraża kulturę i jed-
nocześnie kondycję społeczeństwa, a  więc to, jakie ono jest. W  ostatnich 
dziesięcioleciach zauważalny staje się regres w dziedzinie kultury zachowań 
– dewaluacja wartości, erozja kultury humanistycznej, wulgaryzacja przeka-
zu słownego7, obniżenie standardów estetycznych języka oficjalnego w me-
diach, debacie politycznej, prymitywizacja norm komunikacji językowej8, 
erotyzacja przestrzeni publicznej, konsumpcjonizm, fascynacja kulturą ob-
razkową, sensacją i operowanie skrótem myślowym prowadzące do tzw. me-
mokracji, fakenewsów, odbioru rzeczywistości na poziomie emocjonalnym. 
Współczesne dążenia do maksymalnych uproszczeń w  wielu dziedzinach 
mających służyć komfortowi i  wolności jednostki, nobilitowanie instynk-

7 K. Sikora, Kilka uwag na temat wulgaryzacji i brutalizacji polszczyzny, „Poznańskie Spo-
tkania Językoznawcze” 32 (2016), s. 105–115, https://pressto.amu.edu.pl/index.php/psj/article/
view/8350/8237, dostęp z: 15.07.2021.

8 B. Taras, Anonim w Internecie, czyli o komunikacji incognito, [w:] Dialog a nowe media, red. 
M. Kita, J. Grzenia, Katowice 2004, s. 2, https://sbc.org.pl/Content/40285/dialog_a_nowe_
media.pdf, dostęp z: 07.09.2024.

https://pressto.amu.edu.pl/index.php/psj/article/view/8350/8237
https://pressto.amu.edu.pl/index.php/psj/article/view/8350/8237
https://sbc.org.pl/Content/40285/dialog_a_nowe_media.pdf
https://sbc.org.pl/Content/40285/dialog_a_nowe_media.pdf


350 Jan Uchwat

townych zachowań i reakcji jako właściwych naturze, trywializowanie spo-
sobu porozumiewania się prowadzą do zauważalnej w przestrzeni publicznej 
nieuniknionej w  takich okolicznościach stopniowej przemiany społecznej 
percepcji, wartościowania. Konsekwencją jest odchodzenie od wymogu ko-
nieczności moralnej czy poczucia przyzwoitości (wstydu). 

Trzeba mieć zatem na względzie to, że umocowana publicznie aprobo-
wana norma moralna (moralność publiczną określają konstytucyjne podsta-
wy ochrony praw) może utracić znaczenie i  wyrazistość etyczną, gdy jest 
redukowana w imię racjonalizowanych praw do bezkrytycznie postrzeganej 
wolności czy partykularnie ocenianego dobrostanu. 

Regulacja prawna

We współczesnym systemie prawnym nie ma definicji legalnej moralności 
publicznej. Termin ten oznacza część przepisu prawnego będącą zwrotem 
nieostrym (niedookreślonym), zawierającym kryterium otwarte, czyli takie, 
które otwiera system prawa na elementy pozaprawnej aksjologii społecznej, 
upoważniając tym samym podmiot stosujący prawo do oparcia decyzji praw-
nej na wskazanych kryteriach pozaprawnych i dając mu większą swobodę 
interpretacyjną niż w przypadku precyzyjnych przepisów9. 

Konstytucja posługuje się pojęciem „moralność” w  kilku przepisach. 
W art. 31 ust. 3 „ochrona moralności publicznej” została wskazana jako jedna 
z wartości uzasadniających ustanawianie ograniczeń w korzystaniu z konsty-
tucyjnych wolności i praw. Moralność – bez przydawki „publiczna” – stanowi 
ponadto przesłankę wyłączenia jawności rozprawy (art. 45 ust. 2), a  także 
ograniczenia wolności uzewnętrzniania religii (art. 53 ust. 5), wyznawane zaś 
przez obywatela „zasady moralne” mogą uzasadniać zwolnienie go od służby 
wojskowej i powołanie do służby zastępczej (art. 85 ust. 3). 

Sąd Najwyższy niejednokrotnie w  swoich orzeczeniach odnosił się do 
kwestii moralności. W wyroku z dnia 29 lipca 2000 r. wskazał, iż moralność 
obejmuje takie normy społeczne, które kwalifikują określone ludzkie zacho-

9 A. Kalisz, Klauzula moralności (publicznej) w  prawie polskim i  europejskim jako przykład 
regulacyjnej, ochronnej oraz innowacyjnej funkcji prawa, „Principia” 57–58 (2013), s. 198.



351Moralność publiczna

wania według kryteriów dobra i zła, słuszności i niesłuszności10. W wyroku 
z dnia 4 października 2001 r. podkreślił, iż to właśnie z moralności wywodzą 
się powszechnie akceptowalne zasady słusznego postępowania11. 

Klauzula moralności publicznej jako „ochrona moralności” pojawia się 
w przepisach Europejskiej Konwencji Praw Człowieka (dalej EKPC) z 1950 r.  
(m.in. art. 8 i art. 9). Jest jedną z kilku tzw. klauzul limitacyjnych wprowa-
dzających tzw. kryteria otwarte do EKPC. 

Obecność w  treści Konwencji tej i  innych klauzul generalnych dopro-
wadziła do powstania doktryny „marginesu oceny”. Jest to ukształtowana 
przez praktykę orzeczniczą koncepcja rozumienia klauzul ograniczających 
wolność jednostki w  ten sposób, że ostateczną odpowiedzialność za treść 
tych klauzul pozostawia się stronom Konwencji. Reguła ta umożliwia Eu-
ropejskiemu Trybunałowi Praw Człowieka (ETPC) okazanie poszanowania 
dla celów, które państwo chce osiągnąć. Parlament danego kraju ma przy 
tym swobodę w  określeniu katalogu przesłanek tej konieczności. Dopiero 
następczo sposób, w jaki to uczynił, podlega ocenie Trybunału. Najszerszy 
margines przyznawany jest przez ETPC właśnie sprawom dotyczącym mo-
ralności, ponieważ nie istnieje ani uniwersalna, ani nawet jednolita dla Sta-
rego Kontynentu koncepcja czy definicja tego pojęcia. 

Zagadnienie interpretacji klauzuli „ochrony moralności” pojawiło się 
w  dość licznych orzeczeniach ETPC. Fundamentalny był wyrok ETPC 
w sprawie Handyside: „na podstawie prawa wewnętrznego różnych państw 
[…] nie sposób znaleźć jednolitej europejskiej koncepcji moralności. Poglądy 
prawne w tej dziedzinie różnią się w zależności od czasu i miejsca, w szcze-
gólności dziś, w dobie charakteryzującej się szybkimi zmianami opinii o mo-
ralności. Władze krajowe, ze względu na stały kontakt z tymi problemami  
na miejscu, potrafią lepiej od międzynarodowego sędziego ocenić wymaga-
nia dotyczące »ochrony moralności« i  konieczność stosowania ograniczeń 
lub kar”12.

Jeżeli chodzi o  europejskie prawo Unii Europejskiej, to również brak 
w  nim jednolitego standardu i  jednolitego pojęcia moralności publicznej. 
Europejski Trybunał Sprawiedliwości (ETS, obecnie TSUE) podkreślił, że 

10 Wyrok SN z dnia 29 lipca 2000 r., V CKN 323/00, LEX: 52485.
11 Wyrok SN z dnia 4 października 2001 r., I CKN 871/00, LEX: 52659.
12 Wyrok ETPC z dnia 7 grudnia 1976 r. w sprawie Handyside przeciwko Zjednoczonemu 

Królestwu, skarga nr 5493/72, § 48; cyt. za: Kalisz, dz. cyt., s. 201.



352 Jan Uchwat

każde państwo członkowskie samodzielnie określa wymogi moralności pu-
blicznej na swym terytorium, według własnej skali wartości i w formie, jaką 
samo wybierze13.

Sposób rozumienia i  stosowania klauzuli moralności publicznej wyni-
ka bezpośrednio z systemu aksjologicznego, z jakim utożsamia się podmiot 
stosujący tę klauzulę. Należy przy tym zaznaczyć, że Europejska Konwencja 
Praw Człowieka, jak i prawo unijne wyznaczają pewne granice dowolności 
rozumienia moralności. Wskazują na to zawarty w przepisach prawa katalog 
wartości, a także minimalne standardy wyznaczone orzecznictwem Europej-
skiego Trybunału Praw Człowieka i Trybunału Sprawiedliwości.

Aspekty praktyczne

Przykładem względności społecznej opinii moralnej może być jej historyczna 
zmienność i kulturowo-religijna odmienność obserwowana w różnych epo-
kach i kręgach kulturowych. Zagadnienia moralności publicznej, podobnie 
jak refleksje nad życiem człowieka w konkretnym momencie historycznym, 
będą zawsze aktualnym tematem analiz i dyskusji na każdym etapie funkcjo-
nowania danej grupy społecznej. 

Podstawowy problem stosowania w procesie wykładni przepisów praw-
nych nieostrego pojęcia, jakim jest moralność publiczna, polega na tym, że 
w obecnych czasach trudno o konsensus społeczny co do wartości, na jakich 
powinien się opierać porządek prawny.

Interesującym przykładem ograniczania wolności słowa (komunikatu) 
w imię moralności są działania w sferze nowych technologii i nowych me-
diów. Cyfrowy świat może mieć ogromny wpływ na definiowanie i  rozu-
mienie pojęcia moralności publicznej – m.in. z uwagi na powszechny zasięg. 

Globalny serwis skierowany do programistów (www.stackoverflow.com) 
przebadał 100 tys. swoich użytkowników, zadając pytanie, czy byliby skłonni 
napisać kod służący nieetycznym zastosowaniom14. Okazało się, że 5% pro-

13 Wyrok TSUE z dnia 14 grudnia 1979 r. w sprawie Regina przeciwko Mauricowi Donaldo-
wi Hennowi i Johnowi Frederickowi Ernestowi Darby’emu, 34/79, ECR 1979, s. 3795.

14 Opis badania w  języku polskim: W  globalnym badaniu programiści odpowiedzieli, czy 
pisaliby kod w  „nieetycznych celach”, https://businessinsider.com.pl/rozwoj-osobisty/kariera/
problemy-programistow-kim-sa-badanie-stack-overflow/k9t9t81, dostęp z: 06.09.2024.

https://businessinsider.com.pl/rozwoj-osobisty/kariera/problemy-programistow-kim-sa-badanie-stack-overflow/k9t9t81
https://businessinsider.com.pl/rozwoj-osobisty/kariera/problemy-programistow-kim-sa-badanie-stack-overflow/k9t9t81


353Moralność publiczna

gramistów zdecydowałoby się na takie nieetyczne działanie (40% rozważało 
napisanie kodu). Postulat dostrzeżenia i zadbania o moralną sferę cyfrowego 
świata wychodzi obecnie ze środowisk związanych z informatyką: grupa me-
nedżerów (Facebook, Google, Instagram) formułuje zasady technologii pro-
jektowania ukierunkowanego na dobro osoby15. Z kolei Roger McNamee (au-
tor Nabici w facebooka. Przestroga przed katastrofą), jeden z pierwszych dorad-
ców Marka Zuckerberga, mówi wprost o tym, że Facebook „is morally wrong”. 
Etyczne kodeksy organizacji branżowych (podobne jak w dłużej istniejących 
branżach zrzeszających zawody zaufania publicznego) zobowiązują swoich 
członków do odpowiedzialności i działań odpowiadających wartościom mo-
ralnym. Podczas gdy amerykańskie standardy informacyjne nawiązują do re-
komendacji etycznych, biorąc za punkt odniesienia, że coś jest moralne lub 
nie, europejskie publikacje stosują takie kwantyfikatory raczej sporadycznie.

Przejawem przewartościowań w  dziedzinie moralności może być post-
modernistyczna konsensualna koncepcja prawdy, która zakłada, iż prawda 
jest negocjowalna – jest nią bowiem to, co do czego zgodzą się uczestnicy 
hipotetycznej dyskusji, dyskusji w warunkach tzw. „idealnej sytuacji mowy”. 
Wedle takich założeń istnieje wiele koncepcji prawdy. Charakterystyczną ce-
chą współczesnych społeczeństw jest z kolei funkcjonujący w nich pluralizm 
wartości. Tak więc w sytuacji zaistnienia konfliktów aksjologicznych i nie-
możności osiągnięcia w  tym zakresie kompromisu należałoby się odwołać 
do rozwiązań i kompromisów na poziomie normatywnym (prawo). Pojawia 
się jednak ryzyko, którego Europa doświadczyła wyraźnie w XX wieku, gdy 
przepisami prawnymi próbowano kształtować moralność nowego człowieka 
– czy to moralność nadczłowieka w  III Rzeszy, czy też moralność socjali-
styczną w ZSRR, a potem w całym bloku sowieckim. 

Ryzyko redefinicji podstawowych pojęć związanych z  moralnością pu-
bliczną istnieje również dzisiaj (np. małżeństwo, rodzina, płeć).

Istotnym czynnikiem kształtowania moralności jest religia, która w du-
żym stopniu oddziałuje na poziomie publicznym i pełni funkcję edukacyjną 
i wychowawczą w  społeczeństwie, wskazując choćby na to, jak ważna jest 
ochrona podstawowych praw – życia, rodziny, małżeństwa. Rola religii, wizji 
człowieka i świata (antropologii) oraz w związku z tym przyjętego systemu 
wartości (aksjologii) w moralności publicznej jest fundamentalna, a prawo 

15 Center for Humane Technology, https://www.humanetech.com, dostęp z: 06.09.2024.

https://www.humanetech.com


354 Jan Uchwat

stanowione winno pełnić rolę służebną wobec ochrony wartości, które stoją 
na straży wspólnego dobra. 

Bibliografia

Ź r ó d ł a

Konstytucja Rzeczypospolitej Polskiej z dnia 2 kwietnia 1997 r., Dz. U. z 1997 r. Nr 
78, poz. 483 ze zm.

Wyrok ETPC z dnia 7 grudnia 1976 r. w sprawie Handyside przeciwko Zjednoczonemu 
Królestwu, skarga nr 5493/72.

Wyrok SN z dnia 29 lipca 2000 r., V CKN 323/00, LEX: 52485.
Wyrok SN z dnia 4 października 2001 r., I CKN 871/00, LEX: 52659. 
Wyrok TK z dnia 6 lipca 1999 r., P 2/99, OTK 1999 nr 5, poz. 103.
Wyrok TK z dnia 10 grudnia 2014 r., sygn. akt K 52/13, OTK ZU 2014, nr 11A, poz. 

118.
Wyrok TSUE z dnia 14 grudnia 1979 r., Regina przeciwko Maurice’owi Donaldowi Hen-

noowi i Johnowi Frederickowi Ernestowi Darby’emu, 34/79, ECR 1979.

O p r a c o w a n i a

Blicharz G., Delijewski M. (red.), Klauzule porządku publicznego i moralności publicznej, 
Warszawa 2019.

Buksiński T., Moralność publiczna i jej wpływ na funkcjonowanie sfery publicznej, „Zeszy-
ty Naukowe Politechniki Poznańskiej” 74 (1971), s. 29–46.

George R. P., The Concept of Public Morality, „The American Journal of Jurisprudence” 
45 (2000), s. 17–31.

Greßler M. W., Moralność publiczna jako wyznacznik treści pojęcia wolność gospodarcza, 
„Prawo Kanoniczne” 58 (2015), nr 2, s. 163–178.

Kalisz A., Klauzula moralności (publicznej) w prawie polskim i europejskim jako przykład 
regulacyjnej, ochronnej oraz innowacyjnej funkcji prawa, „Principia” 57–58 (2013),  
s. 191–213.

Legarre S., Ensayo de delimitación del concepto de moral pública, „Revista Chilena de 
Derecho” 31 (2004), nr 1, s. 169–182.

McNamee R., Nabici w Facebooka. Przestroga przed katastrofą, przeł. K. Puławski, Poznań 
2020.

Mojski W., Generalne klauzule odsyłające we współczesnym polskim prawie konstytucyj-
nym. Zarys problematyki, „Annales Universitatis Mariae Curie-Skłodowska. Sec-
tio G” 63 (2016), nr 2, s. 151–160.

Mooney Ch. F., Public Morality and Law, „Journal of Law and Religion” 1 (1983),  
s. 45–58.



355Moralność publiczna

Ossowska M., Socjologia moralności, wyd. 4, Warszawa 2021.
Pietrzykowski T., Moralność publiczna a konstytucyjne podstawy ochrony zwierząt, „Stu-

dia Prawnicze” 1 (2019), nr 1, s. 5–26.
Sikora K., Kilka uwag na temat wulgaryzacji i brutalizacji polszczyzny, „Poznańskie Spo-

tkania Językoznawcze” 32 (2016), s. 105–115. 
Smil V., Tworzenie bogatego świata, przeł. A. Śmiechowska, Warszawa 2016.
Sobczyk P., Porządek publiczny i moralność publiczna wartościami współtworzącymi kon-

stytucyjny porządek aksjologiczny, [w:] Klauzule porządku publicznego i moralności pu-
blicznej, red. G. Blicharz, M. Delijewski, Warszawa 2019, s. 11–49.

Taras B., Anonim w Internecie, czyli o komunikacji incognito, [w:] Dialog a nowe media, 
red. M. Kita, J. Grzenia, Katowice 2004, s. 42–51

de la Vega J., Prowizje, prezenty czy przekupstwo: chrześcijanin a nieuczciwe wzbogacanie 
się, przeł. B. Jakubowski, Ząbki 2003.

N e t o g r a f i a

Alliance Defending Freedom, https://www.adflegal.org/issues/religious-freedom/
public-square, dostęp z: 06.09.2024.

Center for Humane Technology, https://www.humanetech.com, dostęp z: 06.09.2024.
W  globalnym badaniu programiści odpowiedzieli, czy pisaliby kod w  „nieetycznych ce-

lach”, https://businessinsider.com.pl/rozwoj-osobisty/kariera/problemy-progra-
mistow-kim-sa-badanie-stack-overflow/k9t9t81, dostęp z: 06.09.2024.

https://www.adflegal.org/issues/religious-freedom/public-square
https://www.adflegal.org/issues/religious-freedom/public-square
https://www.humanetech.com
https://businessinsider.com.pl/rozwoj-osobisty/kariera/problemy-programistow-kim-sa-badanie-stack-overflow/k9t9t81
https://businessinsider.com.pl/rozwoj-osobisty/kariera/problemy-programistow-kim-sa-badanie-stack-overflow/k9t9t81


CZĘŚĆ V

Przegląd 
wolności religijnej na świecie



Dr Katarzyna K ĄCK A
Uniwersytet Mikołaja Kopernika

Europejskie idee wspólnoty i wolności religijnej

Wprowadzenie

Europa to część świata leżąca na półkuli północnej. Choć odpowiada de-
finicji subkontynentu (część kontynentu charakteryzująca się odmienno-
ścią przyrodniczą, geopolityczną, kulturową lub społeczno-gospodarczą), 
uznawana jest za kontynent. Wpływ na to mają przede wszystkim czynni-
ki historyczne, polityczne oraz kulturowe. Istnieje również pogląd, że wraz 
z Azją tworzy kontynent Eurazja, zajmując 1⁄5 jego terytorium. Powierzch-
nia Europy to około 10,5 mln km2. Aktualnie znajduje się w niej 46 państw 
(w  całości lub części). Jej nazwa pochodzi od greckiego Εύρώπη (Europe) 
i w łacińskiej formie jest obecna w większości języków świata. Pochodzenia 
terminu nie udało się ustalić. Być może Εύρώπη wywodzi się od greckiego 
wyrażenia εύρωπός (europos), czyli łagodnie wznoszący lub też ereb co w języ-
ku asyryjskim oznacza zachód słońca. Nazwę kontynentu wiąże się również 
z imieniem mitycznej córki Agenora króla fenickiego Tyru. Legenda głosi, 
że została uprowadzona przez zauroczonego jej urodą Zeusa. Pod postacią 
śnieżnobiałego byka, podstępnie ją schwytał i wywiózł na Kretę, gdzie za-
mieszkała i została matką jego trzech synów. Mit o porwaniu Europy wszedł 
do kanonu kultury i sztuki oraz stał się inspiracją i motywem przewodnim 



360 Katarzyna Kącka

znanych dzieł między innymi Rembrandta, Tycjana, Rubensa i wielu innych. 
Legendarne miejsce pobytu Europy jest dziś jedną z atrakcji turystycznych 
wyspy. W literaturze obecne jest również przekonanie, że Europa pierwot-
nie była azjatyckim bóstwem, swoistą manifestacją Wielkiej Bogini czczonej 
między Nilem a Eufratem.

Historia pojęcia doskonale odzwierciedla jego wieloznaczność. Zanim 
Europa stała się geograficznym konceptem, uznawano ją za legendarny wzo-
rzec kobiety lub boginię otaczaną czcią. Do wymiarów mitycznego i  geo-
graficznego należy również dodać ten polityczno-społeczny, rozumiany jako 
jedność i  wspólnota historyczno-kulturowa tworzących ją państw. Europa 
stanowi swoiste dziedzictwo, w którym zawiera się nie tylko spuścizna sta-
rożytnych Grecji i Rzymu ale i najważniejsze założenia chrześcijaństwa. To 
miejsce gdzie spotykają się i wzajemnie przenikają kultura Wschodu i Za-
chodu. W słowie tym zawiera się również idea i historia największych prze-
łomów i odkryć. Europa uznawana jest za kolebkę cywilizacji, gdzie powstały 
najważniejsze dzieła sztuki i  zrodziły się kluczowe dla rozwoju świata idee 
praw i wolności. To również miejsce gdzie stoczono najkrwawsze w historii 
wojny i bitwy, odbywały się procesy czarownic oraz płonęły piece kremato-
ryjne obozów zagłady. Tu swą działalność prowadziły najlepsze uniwersytety 
– w Bolonii, Paryżu, Heidelbergu, Oksfordzie i Krakowie. Tu również palono 
książki, skazywano na śmierć za mówienie prawdy i „zbyt postępowy” sposób 
myślenia. Z Europy pochodzą najznamienitsi naukowcy, twórcy, bohaterowie 
i zdobywcy, ale i postaci, które na kartach historii zapisały się czarnymi zgło-
skami. Dziedzictwo europejskie to pamięć zarówno o blaskach, jak i cieniach 
wspólnej historii1.

Istota (ujęcie historyczne)

Obok warstwy mitycznej, geograficznej oraz politycznej, które stanowią 
podstawę zrozumienia czym jest Europa, należy wymienić jej dwa inne rów-
nie ważne wymiary: wspólnotowy i wolnościowy. To one kształtują prawdzi-
wy obraz kontynentu. Europa stanowi bowiem swoistą koncepcję wspólno-
towości, realizowaną przez wypracowany historycznie model pokojowej ko-

1 Por. N. Davies, Europa, Kraków 1998; Ch. Dawson, Tworzenie się Europy, Warszawa 2000.



361Europejskie idee wspólnoty i wolności religijnej

egzystencji różniących się od siebie, a jednocześnie silnie przenikających się 
społeczności i kultur, gdzie jedną z największy wartości była idei wolności2. 

Postulat powołania wspólnoty politycznej opartej o historyczne doświad-
czenia oraz cywilizacyjne podobieństwa nie jest, jak się często uważa, pro-
jektem dwudziestowiecznym. Idea federacji europejskiej korzeniami sięga 
starożytności. Stanowiła ona ważny aspekt filozoficznych koncepcji oraz cel 
strategii europejskich władców3. W Grecji wizję federalizmu realizowano np. 
przez powoływanie tzw. amfiktionii, czyli związków polis tworzonych w celu 
ochrony miejsc kultu religijnego. Podobnie idea wspólnotowa rozwijała się 
w  średniowieczu. Wówczas najważniejszym elementem jednoczącym konty-
nent było chrześcijaństwo. Uważa się, że jako jeden z pierwszych wizję stwo-
rzenia pokojowego imperium chrześcijańskiego pod zwierzchnictwem Kościo-
ła przedstawił w swoim dziele O państwie Bożym św. Augustyn4. Natomiast na 
przełomie VIII i  IX wieku cesarz Karol I  Wielki podjął próbę faktycznego 
zjednoczenia chrześcijańskiej Europy. Stworzone przez niego imperium kształ-
tem zbliżone było do terytorium tzw. szóstki (Niemcy, Francja, Włochy, Ho-
landia, Belgia i Luksemburg) – państw, które w latach pięćdziesiątych XX w.  
wprowadzały w życie koncepcję zjednoczonej Europy. Idea jednościowa do-
strzegalna jest również w  planach politycznych średniowiecznych władców 
niemieckich m.in. w koncepcji Czterech Cór. Była to wizja utworzenia uni-
wersalistycznego cesarstwa, w  którego skład miały wejść Germania, Galia, 
Italia oraz Sklawonia (Słowiańszczyzna zachodnia), którą przestawił w X w. 
cesarz Otton III. Mimo politycznych i militarnych wysiłków nie udało mu się 
jej ostatecznie zrealizować. 

Kategoria wspólnoty powracała w europejskiej myśli politycznej wielo-
krotnie5. Włoski poeta Dante Alighieri w dziele De monarchia zaprezentował 
wizję państwa idealnego, która polegała na połączeniu wszystkich państw 
w światową monarchię. Jako wzorcowy wskazywał model imperium rzym-
skiego z  czasów Oktawiana Augusta tzw. Pax Romana. W  roli przywódcy 

2 Por. K. Kowalczyk, Europa: mity, modele, symbole, Kraków 2002.
3 Por. K. Łastawski, Od idei do integracji europejskiej, Warszawa 2003; B. Skarga, Czym jest 

filozofia dla Europy?, [w:] Idea Europy, red. H. Machińska, Warszawa 2004, s. 21–23.
4 Augustyn, O państwie Bożym: przeciw poganom ksiąg XXII, t. 1–2; przeł. i oprac. W. Kor-

natowski, Warszawa 1977.
5 Por. J. Black, Europa XVIII wieku. 1700–1789, Warszawa 1997; R. Mackenney, Europa 

XVI wieku, Warszawa 1993; Z. Wójcik, Historia powszechna XVI–XVII wieku, Warszawa 1995;  
M. Żywczyński, Historia powszechna 1789–1870, Warszawa 1975.



362 Katarzyna Kącka

europejskiej konfederacji widział cesarza Henryka VII Luksemburskiego. 
Ostatecznie jego dzieło spłonęło, a poglądy zostały potępione przez papieża 
jako zbyt krytyczne wobec Rzymu.

Kolejnym z przykładów realizacji idei wspólnoty europejskiej była wizja 
Pierre’a Dubois, doradcy francuskiego króla z dynastii Kapetyngów Filipa 
IV Pięknego. Zaprezentował ją w dziele O odzyskaniu Ziemi Świętej. Wzywał 
w nim do utworzenia europejskiej federacji państw chrześcijańskich. W jego 
opinii organizacja zrzeszająca niezależne i równe wobec prawa republiki sta-
nowić miała gwarancję pokoju w Europie. Podobną wizję przedstawił w XV w.  
król czeski Jerzy z Podiebradów, który wystąpił z projektem budowy Ligi 
Pokoju opartej o federację państw. Zyskał on poparcie polskiego króla Kazi-
mierza Jagiellończyka. Jego atutem był realistyczny plan stworzenia instytu-
cjonalnych ram funkcjonowania organizacji, co odróżniało go od idealistycz-
nych wizji poprzedników. 

Również czasy nowożytnie nie wolne były od podobnych idei, mimo, że 
równolegle ówcześni władcy w  imię interesów dynastycznych oraz sporów 
religijnych prowadzili wojny, siejące spustoszenie na terenach całej ówcze-
snej Europy. Jedną z nich była koncepcja Króla Francji Henryka IV Burbona, 
który przeszedł na katolicyzm deklarując, że „Paryż wart jest mszy”. W 1598 r.  
wydał edykt nantejski kończący we Francji trwające trzydzieści lat wojny 
religijne. Wraz ze swym doradcą i ministrem księciem Maksymilianem Sul-
ly de Bethume stworzył tzw. Wielki Plan, czyli ideę Stanów Zjednoczonych 
Europy. Jego propozycja zakładała nowy podział terytorialny kontynentu, 
który składać miał się z  15 państw (bez Rosji bo większość jej terytorium 
znajdowała się w Azji). Podstawą pokoju i stabilizacji w Europie miała być 
tolerancja religijna wobec protestantów oraz równowaga sił, co miało zapo-
biegać wszelkim konfliktom. Autorzy koncepcji zakładali powołanie euro-
pejskich sił zbrojnych: armii i floty.

Idea zjednoczonej Europy obecna była również na Wyspach Brytyjskich. 
Jej autorską wizję w  Eseju w  sprawie obecnego i  przyszłego pokoju w  Europie 
przedstawił współtwórca kwakryzmu oraz założyciel kolonii Pensylwania 
William Penn. Postulował on powołanie organizacji międzynarodowej, któ-
rej zadaniem byłoby rozwiązywanie sporów między monarchiami, a  także 
tworzenie prawa. Obowiązujące wszystkich międzynarodowe zasady stano-
wić miały gwarancję wolności sumienia oraz tolerancji religijnej. Jego pro-
jekt zakładał również powołanie parlamentu europejskiego, posiadającego 



363Europejskie idee wspólnoty i wolności religijnej

kompetencje ustawodawcze, wykonawcze i sądownicze6. Podobną koncepcję 
zaprezentował francuski pisarz Charles-Irénée Castel, abbé de Saint-Pierre. 
W Projekcie ustanowienia wiecznego pokoju zasugerował stworzenie Zrzeszenia 
Europejskiego, w skład którego wejść miały 24 państwa ówczesnej Europy 
(w tym Rosja). Instytucja opierać się miała na wieczystym przymierzu mo-
narchów. Pomysł spotkał się z uznaniem i poparciem króla Polski Stanisława 
Leszczyńskiego. Idea Stanów Zjednoczonych Europy znalazła się również 
w  Projekcie wiecznego pokoju Immanuela Kanta. Federacja, oparta o  zasadę 
dobrowolności, miała stanowić swoiste remedium na europejską anarchię, 
wspierać zachowanie pokoju oraz realizację wspólnych interesów. Uznaniem 
w Europie cieszyła się również koncepcja francuskiego filozofa Clauda Henri 
de Saint-Simona zakładająca zjednoczenie europejskich społeczeństw w jed-
no polityczne ciało przy zachowaniu zasady niezależności narodowej oraz 
autonomii władzy.

Idea „Jednej Europy” była elementem wielu koncepcji średniowiecz-
nych i wczesnonowożytnych. Ich założenia oparte były głównie na zasadach 
chrześcijaństwa oraz kulturowej spuściźnie kontynentu. Mimo swej popu-
larności na dworach europejskich oraz w pismach myślicieli, ówcześnie była 
ona niemożliwa do zrealizowania. Głównymi przyczynami porażki tego pro-
jektu były m.in. sprzeczne, wykluczające porozumienie interesy poszczegól-
nych państw, mocno ekspansywna polityka dynastyczna, realizacja zasady 
suwerenności oraz rodząca się koncepcja państw narodowych. Utopijność 
idei nie zniechęcała jednak największych władców ówczesnej Europy do po-
dejmowania wysiłków mających na celu wprowadzenie jej w życie. Wśród 
nich był m.in. Napoleon I Bonaparte, cesarz Francuzów, który organizując 
kolejne zbrojne kampanie realizował plan zjednoczenia Europy pod fran-
cuskim przewodnictwem. Spotkało się to ze stanowczym sprzeciwem mo-
carstw głównie Prus. Największą słabością koncepcji Napoleona był siłowy 
sposób jej wdrażania. Nie zmienia to faktu, że liczne francuskie rozwiązania 
o charakterze ustrojowym oraz instytucjonalno-prawnym wywarły istotny 
wpływ na wiele państw europejskich.

Wiek XIX przyniósł wraz z końcem wojen napoleońskich starcie wielu 
idei politycznych, których jednym z założeń był pomysł zjednoczonej Euro-
py. W 1815 r. władcy Austrii, Prus i Rosji zawarli Święte Przymierze, które 

6 M. M. Dunn, William Penn, Politics and Conscience, Princeton 1967.



364 Katarzyna Kącka

uznaje się za próbę powołania federacji państw europejskich. Jego sygnata-
riusze zobowiązali się do przestrzegania zasad chrześcijańskich we współcze-
snej polityce oraz walkę z ruchami wolnościowymi i rewolucyjnymi. Hasła 
zjednoczonej Europy w  swoich koncepcjach politycznych zawarli również 
przeciwnicy Świętego Przymierza z  Giuseppe Mazzinim oraz Victorem 
Hugo na czele, którzy założyli w Berlinie tajną organizację Młoda Europa. 
Idee te szybko rozpowszechniły się na kontynencie, zdobywając licznych 
zwolenników. Do życia powoływano organizacje, stowarzyszenia oraz ruchy 
polityczne, które upowszechniły hasła wolności i  braterstwa europejskich 
narodów. Wśród nich była m.in.: Międzynarodowa Liga dla Pokoju i Wol-
ności z Giuseppe Garibaldim na czele. W opozycji do nich w Europie rodzi-
ły się również projekty o wydźwięku nacjonalistycznym. Wśród nich idea 
Mitteleuropy Friedricha Naumana, która zakładała federację państw Europy 
Środkowo-Wschodniej podporządkowanych Niemcom. Była to zapowiedź 
istotnych przemian w sposobie myślenia oraz realizacji idei wspólnotowości, 
które miał Europie przynieść XX w.

Równolegle do koncepcji wspólnotowych rozwijały się w  Europie idee 
wolnościowe. Za jedną z  najważniejszych uznano wolność religijną, która 
stała się przedmiotem rozważań filozofów i myślicieli ale też elementem stra-
tegii i działań politycznych7. W starożytności religia była częścią ideologii 
państwowej, a wierzenia wykorzystywano jako narzędzie do kształtowania 
postaw obywateli. Idea wolności religijnej nie od razu zdobyła akceptację. 
W Europie stopniowo zyskiwała uznanie by ostatecznie stać się wartością 
państw znajdujących się w kręgu kultury zachodniej. Zanim to jednak nastą-
piło średniowieczne państwa europejskie mierzyły się z działalnością ruchu 
krucjatowego, zakonów rycerskich oraz Świętej Inkwizycji8. Papież Jan Paweł 
II w 2000 r. przeprosił za grzechy, jakie popełnił Kościół katolicki, zwłaszcza 
te z  początków jego działalności9. Podejmowane ówcześnie działania, dziś 
często niezrozumiałe i spotykające się z dezaprobatą, wówczas miały służyć 

7 Por. B. Trzeciak, Źródła gwarancji wolności religijnej, „Przegląd Powszechny” 12 (1996), 
s. 287–300.

8 Por. J. Kłoczowski, U podstaw chrześcijańskiej kultury: chrześcijaństwo zachodnie wczesnego 
średniowiecza, [w:] Narodziny średniowiecznej Europy, red. H. Samsonowicz, Warszawa 1999,  
s. 86–113.

9 Pamięć i pojednanie: Kościół i winy przeszłości, Dokument Międzynarodowej Komisji Teolo-
gicznej 2000, przeł. J. Królikowski, Kraków 2000.



365Europejskie idee wspólnoty i wolności religijnej

obronie wyznawanych wartości. Do zadań Kościoła należał obowiązek obro-
ny chrześcijaństwa i zbrojny sprzeciw wobec wrogów zbawienia.

Hasła wolności religijnej najmocniej wybrzmiewały w dobie reformacji. 
W czasie sporów religijnych, prześladowania protestantów we Francji, a ka-
tolików w Anglii, rosnącej nietolerancji wobec Żydów, próbowano znaleźć 
odpowiedź na pytanie czy możliwe jest funkcjonowanie społeczności zróż-
nicowanej wewnętrznie pod względem religijnym? Wiek XVI przyniósł dwa 
odmienne rozwiązania. Pierwszy został wypracowany w Augsburgu w 1555 r. 
w postaci zasady cuius regio eius religio (czyja władza tego religia). W imię za-
chowania pokoju ustalono, że na jednym terytorium nie mogą funkcjonować 
społeczności różniące się w kwestiach religijnych. 

Reguła była niezwykle wygodna dla rządzących. Oznaczała bowiem, że 
wybór religii, jakiego dokonali, rozciągał się także na ich ziemie i zamiesz-
kujących je poddanych. Ci, którzy go nie akceptowali musieli zmienić miej-
sce pobytu. Drugie rozwiązanie było pokłosiem Konfederacji Warszawskiej 
z  1573 r., której postanowienia gwarantowały wolność różnym wyznaniom 
chrześcijańskim. Dostrzegając skutki wojen religijnych w  Europie, wobec 
zwiększających się odrębności wyznaniowych w Polsce, postanowiono o przy-
znaniu takiego przywileju szlachcie i mieszczanom. Choć w tamtym czasie 
uznawano Polskę za jedno z bardziej tolerancyjnych pod względem religij-
nym państw, stan ten nie trwał długo. W 1658 r. Sejm uchwalił konstytucję 
o wypędzeniu arian, a kilka lat później zabroniono odstąpienia od wyznania 
katolickiego. Za niestosowanie się do prawa groziła konfiskata majątku i wy-
pędzenie z kraju.

Równolegle do toczących się wojen religijnych w Europie, znaczenia na-
bierały postulaty wolności religijnej. Idea ta zdobywała coraz liczniejszych 
zwolenników. Na soborze w Konstancji w 1415 r. ówczesny rektor Uniwersy-
tetu Jagiellońskiego w Krakowie Paweł Włodkowic stanowczo opowiedział 
się za świadomym i racjonalnym dokonywaniem wyborów w kwestii wyzna-
wanych przekonań. Za odrzuceniem nietolerancji religijnej optował również 
Andrzej Frycz Modrzewski, który prawo do wolności przyznawał wszystkim 
bez względu na ich stan. 

Rozwój idei wolnościowych przypadł w Europie na koniec XVII w. Jeden 
z najważniejszych myślicieli tego czasu John Locke uznał wolność religijną 
za prawo naturalne. W swoim dziele Epistola de Tolerantia (List o tolerancji) 
postulował rozdział Kościoła i  państwa, uznając, że rządzący nie powinni 



366 Katarzyna Kącka

ingerować w sprawy duchowe obywateli. Podobnie Wolter francuski pisarz 
epoki oświecenia w Traktacie o tolerancji za „barbarzyński” uznawał brak ak-
ceptacji innych religii i wyznań.

Idea wolności religijnej coraz częściej znajdowała swoje odzwierciedlenie 
w ustawodawstwach państw europejskich. Autorzy dokumentu programo-
wego rewolucji francuskiej: Deklaracji Praw Człowieka i Obywatela z 1789 r. 
za naturalne i niezbywalne uznali wszystkie prawa ludzkie, a za takie uznali 
m.in. wolność religijną. Swoboda kultu została gwarantowana również przez 
konstytucje z 1791 i 1793 r. Poglądy te stopniowo ale systematycznie zdoby-
wały zwolenników w całej Europie. Postulowano by religia była sprawą pry-
watną obywateli, a państwo powinno zachować w tym zakresie neutralność. 
Poglądy te spotkały się ze stanowczym sprzeciwem papieży. Grzegorz XVI 
w encyklice Mirari vos z 1832 r. potępił coraz popularniejsze idee liberalne. 
Z kolei Pius IX w encyklice Quanta cura z 1864 r. zaprotestował przeciwko 
pozostawieniu wszystkim swobody wyboru wyznawanej religii i ogłosił li-
stę potępianych przez Kościół koncepcji społeczno-politycznych. W sprawie 
wolności religijnej równie stanowczo wypowiedział się Leon XIII w encykli-
kach: Immortale Dei z 1885 r. i Libertas praestantissimum z 1888 r. Uznał on, że 
nie należy na równi stawiać Kościoła katolickiego i innych kultów. Ostatecz-
nie dopiero Sobór Watykański II potwierdził prawo do wolności religijnej.

Idea wolności religii oraz wizja europejskiej wspólnoty nie od razu spo-
tkały się z aprobatą i uznaniem. Przez wiele setek lat funkcjonowały niemal 
wyłącznie w warstwie deklaratywnej oraz jako element programów politycz-
nych. Ich wpływ na kształt ówczesnej Europy jest jednak niepodważalny10.

Aspekty prawne

Idea praw człowieka realizowana była w Europie już w epoce średniowiecza. 
Podstawowe wolności gwarantowały bowiem takie dokumenty jak: Magna 
Carta Libertatum z 1215 r., Habeas Corpus Act z 1679 r. oraz Deklaracji Praw 
Człowieka i Obywatela z  1789 r. Jednak europejskie standardy w zakresie 

10 Por. T. Jasudowicz, Administracja wobec praw człowieka, Toruń 1997; K. Kącka, Geneza 
i źródła wolności religii w europejskiej przestrzeni publicznej i prawnej, „Seminare. Poszukiwania 
Naukowe” 34 (2013), s. 155–174. 



367Europejskie idee wspólnoty i wolności religijnej

wolności religijnej rozumianej jako wolność sumienia i wyznania precyzują 
dopiero dokumenty o charakterze międzynarodowym po II wojnie świato-
wej. Prawa te zawarte zostały w Karcie Narodów Zjednoczonych, przyjętej 
26 czerwca 1945 r.11 Na forum Zgromadzenia Ogólnego Narodów Zjednoczo-
nych uchwalono liczne dokumenty wzywające do równości religijnej, wolno-
ści myśli i sumienia, uwzględniające wszystkie związane z tym zagadnieniem 
aspekty. Są to m.in.:

•	 Powszechna Deklaracja Praw Człowieka z 10 grudnia 1948 r.12.
•	 Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i Politycznych” z 16 grud-

nia 1966 r.13.
•	 Deklaracja w  sprawie eliminacji wszelkich form nietolerancji i  dys-

kryminacji opartych na religii lub przekonaniach z 25 listopada 1981 
r.14.

•	 Deklaracja praw osób należących do mniejszości narodowych lub et-
nicznych, religijnych i językowych” z 18 grudnia 1992 r.15.

Także instytucje europejskie podejmowały w swoich dokumentach pro-
blematykę wolności religijnej. Znalazły się one również w porządku praw-
nym systemu Rady Europy. Najważniejszym źródłem w  tym zakresie była 
Konwencja o Ochronie Praw Człowieka i Podstawowych Wolności, czyli Eu-
ropejska Konwencja Praw Człowieka, podpisana 4 listopada 1950 r.16

Swym zakresem obejmowała powszechnie uznane prawa człowieka17. 
Gwarancje poszanowania swobód religijnych zawarto w artykule 9 Konwen-
cji, gdzie czytamy, że: „Każda osoba ma prawo do wolności myśli, sumienia 

11 Karta Narodów Zjednoczonych, Dz. U. z 1947 r. Nr 23, poz. 90.
12 Powszechna Deklaracja Praw Człowieka, https://www.unesco.pl/fileadmin/import24/

user_upload/pdf/Powszechna_Deklaracja_Praw_Czlowieka.pdf, dostep z: 07.09.2024.
13 Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i Politycznych, Dz. U. z  1977 r. Nr 38, 

poz. 167.
14 Deklaracja w sprawie eliminacji wszelkich form nietolerancji i dyskryminacji opar-

tych na religii lub przekonaniach z  25 listopada 1981 r., https://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/
onz/1981-tekst.html, dostęp z: 07.09.2024.

15 Deklaracja praw osób należących do mniejszości narodowych lub etnicznych, reli-
gijnych i językowych, http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/onz/1992b.html, dostęp z: 07.09.2024.

16 Konwencja o  Ochronie Praw Człowieka i  Podstawowych Wolności sporządzona 
w Rzymie dnia 4 listopada 1950 r., zmieniona następnie Protokołami nr 3, 5 i 8 oraz uzupeł-
niona Protokołem nr 2, Dz. U. z 1993 r. Nr 61, poz. 284.

17 Por. M. Cieślak, Podstawowe prawa i wolności w Europejskiej Konwencji Praw Człowieka 
na tle orzecznictwa Europejskiego Trybunału Praw Człowieka w okresie 1988–1992, Warszawa 1995.

https://www.unesco.pl/fileadmin/import24/user_upload/pdf/Powszechna_Deklaracja_Praw_Czlowieka.pdf
https://www.unesco.pl/fileadmin/import24/user_upload/pdf/Powszechna_Deklaracja_Praw_Czlowieka.pdf
https://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/onz/1981-tekst.html
https://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/onz/1981-tekst.html
http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/onz/1992b.html


368 Katarzyna Kącka

i religii; prawo to obejmuje wolność zmiany religii lub przekonań oraz wol-
ność uzewnętrzniania, indywidualnie lub wspólnie z innymi, publicznie lub 
prywatnie, swojej religii lub przekonań przez uprawianie kultu, praktyko-
wanie i czynności rytualne”. Według autorów dokumentu wolność ta może 
zostać ograniczona jedynie wówczas gdy stanowić będzie zagrożenie dla bez-
pieczeństwa i wolności innych ludzi. Zawarte w dokumencie zasady zostały 
poszerzone w Protokole nr 1 do konwencji o ochronie praw człowieka z 20 
marca 1952 r. Dodano tam zapewnienie rodzicom prawa do wychowywania 
dzieci zgodnie z  „własnymi przekonaniami religijnymi i  filozoficznymi”18. 
Ustawodawstwo europejskie prawem do poszanowania wolności religijnych 
oraz decydowania w życiu religijnym objęło również mniejszości. W Kon-
wencji ramowej na rzecz ochrony mniejszości narodowych zagwarantowano 
im ponadto swobodę manifestowania poglądów religijnych oraz tworzenia 
instytucji o charakterze religijnym19. 

Kwestie dotyczące tolerancji religijnej zawarte zostały również w Reko-
mendacji 1202/1993 Zgromadzenia Parlamentarnego Rady Europy w sprawie 
tolerancji religijnej w  społeczeństwie demokratycznym. Uznano w niej, że 
zapewnienie prawa do wolności religijnej nie jest wystarczające. Autorzy do-
kumentu wyrażali obawę, że nie daje ono gwarancji osobie o odmiennych 
poglądach, iż nie spotka się z brakiem tolerancji. Rekomendowali więc stwo-
rzenie takich warunków prawnych, aby społeczność, w której reprezento-
wani są przedstawiciele różnych religii i kultur mogli oddziaływać na siebie 
budująco i formująco. Uznano, że rządzący nie mogą narzucić obywatelom 
obowiązku wyznawania konkretnych poglądów, ale mogą wymagać akcep-
tacji dla innych, co powinno znaleźć odzwierciedlenie w konkretnych prze-
pisach. Ponadto stworzono katalog aktywności, których realizacja powinna 
być gwarantowana prawnie: powoływanie szkół wyznaniowych, wydawanie 
książek i prasy, produkcja programów, organizacja wydarzeń kulturalnych, 
tworzenie instytutów badawczych, prowadzenie prac naukowych. W  tym 
kontekście warto dodać, że Rada Europy dostrzegła również zagrożenia 
związane z  nadużywaniem prawa do wolności religijnej. Rekomendowała 
monitorowanie i przeciwdziałanie aktywności instytucji, które wykorzystu-

18 Protokół nr 1 do Konwencji o ochronie praw człowieka, http://libr.sejm.gov.pl/tek01/
txt/re/1950c.html, dostęp z: 07.09.2024.

19 Konwencja ramowa na rzecz ochrony mniejszości narodowych, Dz. U. z 2002 r. Nr 22, 
poz. 209.

http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/re/1950c.html
http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/re/1950c.html


369Europejskie idee wspólnoty i wolności religijnej

ją hasła religijne do szkodliwych działań20. W Rekomendacji 1178/1992 Zgro-
madzenia Parlamentarnego Rady Europy w sprawie sekt i nowych ruchów 
religijnych postulowano by szczególną opieką otoczyć w tym zakresie dzieci 
i młodzież, jako grupy szczególnie narażone na negatywny wpływ. Rządzący 
zobowiązani zostali także do wprowadzenia do programów nauczania infor-
macji o pojawiających się nowych ruchach religijnych21.

Ważnym elementem kształtowania systemu wolności religijnej w Euro-
pie były regulacje, które powstały na forum Konferencji Bezpieczeństwa 
i Współpracy w Europie. W podpisanym w 1975 r. „Akcie końcowym”, za-
warto katalog reguł, obowiązujących w relacjach między państwami uczest-
niczącymi w Konferencji. Zasada VII zapewniała: „Poszanowanie praw czło-
wieka i  podstawowych wolności, włączając w  to wolność myśli, sumienia, 
religii i  przekonań”22. Umieszczając prawo do wolności religii pośród naj-
istotniejszych z punktu widzenia bezpieczeństwa europejskiego kwestii, au-
torzy dokumentu podkreślili tym samym jego wagę i wpływ na kształtowa-
nie ówczesnych standardów europejskich23.

Gwarancje dotyczące wolności religijnej zapewnione zostały również 
w systemie prawnym Unii Europejskiej. Art. 4 „Wolność myśli” w Deklaracji 
Podstawowych Praw i Wolności z 12 kwietnia 1989 r., zakłada, że: „Każda oso-
ba ma prawo do wolności myśli, sumienia i religii”24. Prawo to potwierdzono 
w Deklaracji Praw Człowieka z 29 czerwca 1991 r., uchwalonej przez Parla-
ment Europejski. Szczególnie podkreślono tam kwestie znaczenia wolności 
religii w kształtowaniu poczucia wartości i godności ludzkiej oraz uznano go 
za szczególnie ważny aspekt wpływający na życie człowieka25. Zasady te po-

20 Rekomendacja 1202/1993 Zgromadzenia Parlamentarnego Rady Europy w  sprawie 
tolerancji religijnej w społeczeństwie demokratycznym, [w:] Wspólny standard do osiągnięcia 
– stan urzeczywistnienia. W pięćdziesięciolecie Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka z 10 grud-
nia 1948 r., oprac. Studencka Grupa Działania Homo Homini pod kier. i red. T. Jasudowicza, 
Toruń 1998.

21 Rekomendacja 1178/1992 Zgromadzenia Parlamentarnego Rady Europy w  sprawie 
sekt i nowych ruchów religijnych, [w:] Wspólny standard do osiągnięcia..., dz. cyt.

22 Akt końcowy Konferencji Bezpieczeństwa i Współpracy w Europie, [w:] Wspólny stan-
dard do osiągnięcia..., dz. cyt.

23 Por. M. Pietrzak, Prawo wyznaniowe, Warszawa 1978.
24 Deklaracja Podstawowych Praw i Wolności z 12 kwietnia 1989 r., [w:] Wspólny standard 

do osiągnięcia..., dz. cyt.
25 Deklaracja Praw Człowieka z 29 czerwca 1991 r., [w:] Wspólny standard do osiągnięcia..., 

dz. cyt.



370 Katarzyna Kącka

wtórzono w podpisanej 7 grudnia 2000 r. podczas szczytu Rady Europejskiej 
w Nicei Karcie Praw Podstawowych Unii Europejskiej26. Moc wiążąca doku-
mentu została mu nadana 13 grudnia 2007 r. w traktacie lizbońskim (wszedł 
w  życie w  2009 r.). Gwarantowała ona, że „Każdy ma prawo do wolności 
myśli, sumienia i religii. Prawo to obejmuje wolność zmiany religii lub prze-
konań oraz wolność uzewnętrzniania, indywidualnie lub wspólnie z innymi, 
publicznie lub prywatnie, swej religii lub przekonań poprzez uprawianie 
kultu, nauczanie, praktykowanie i uczestniczenie w obrzędach”27.

Stan rzeczy

Kształt polityczny współczesnej Europy jest spuścizną wielu wieków rywa-
lizacji i  współistnienia różnorodnych kultur, religii i  sposobów myślenia. 
Na jej obecny obraz szczególny wpływ miały jednak wydarzenia XX wie-
ku. Dwie wojny światowe i  dynamika przemian ekonomiczno-gospodar-
czych nie pozostały bez wpływu nie tylko na mapę kontynentu (w XX w.  
kilkukrotnie zmieniała się liczba państw, szczególne nasilenie nastąpiło 
w latach: 1918–1920, 1939–1945, 1989–1992), ale także na kształt relacji eu-
ropejskich oraz zasady współistnienia państw w ramach kontynentu. Trud-
ne doświadczenia XX w. spowodowały potrzebę stworzenia systemu, który 
gwarantowałby bezpieczeństwo i pokój w Europie. Podjęto próbę wdrożenia 
idei integracji europejskiej, która obecna była w koncepcjach politycznych 
od czasów średniowiecznych. Od zakończenia II wojny światowej powstało 
wiele instytucji i  organizacji, których podstawowym celem była realizacja 
wspólnych interesów oraz promocja ustalonych zasad. Nadrzędna okazała 
się Unia Europejska, która obecnie zrzesza 27 państw. Członkostwa w niej 
nie wyznaczają jednak jedynie czynniki geograficzne, ale przede wszystkim 
kwestie historyczne, kulturowe oraz utożsamianie się z  wartościami de-
mokratycznymi oraz poszanowaniem obowiązujących wolności. Za zasługi 
w procesie kształtowania „pokoju, pojednania, demokracji i praw człowieka 

26 Karta Praw Podstawowych Unii Europejskiej, https://eur-lex.europa.eu/legal-con-
tent/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:12016P/TXT&from=DE/, dostęp z: 07.09.2024

27 Traktat z  Lizbony zmieniający Traktat o  Unii Europejskiej i  Traktat ustanawiający 
Wspólnotę Europejską, sporządzony w Lizbonie dnia 13 grudnia 2007 r., Dz. U. z 2009 r. Nr 
203, poz. 1569.

https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:12016P/TXT&from=DE/
https://eur-lex.europa.eu/legal-content/PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:12016P/TXT&from=DE/


371Europejskie idee wspólnoty i wolności religijnej

w Europie” Unia Europejska w 2012 r. otrzymała Pokojową Nagrodę Nobla. 
Mimo, że chęć wstąpienia do Unii deklaruje wciąż wiele państw pozostają-
cych poza jej granicami, pierwszy raz w historii organizacji 31 stycznia 2020 
r. jedno z państw (Wielka Brytania) opuściło jej struktury. Idea integracji 
realizowana jest w Europie również w innych wymiarach. Jednym z nich jest 
wprowadzenie wspólnej waluty: Euro, na co zdecydowała się już ponad po-
łowa państwa członkowskich. Kolejnym jest istnienie Strefy Schengen, czyli 
obszaru bez kontroli na granicach wewnętrznych, uznawana za jedno z naj-
większych osiągnieć projektu europejskiego, a szczególnie doceniania przez 
podróżujących obywateli państw do niej należących.

Bibliografia

Ź r ó d ł a

Akt końcowy Konferencji Bezpieczeństwa i  Współpracy w  Europie, [w:] Wspólny 
standard do osiągnięcia – stan urzeczywistnienia. W  pięćdziesięciolecie Powszechnej 
Deklaracji Praw Człowieka z 10 grudnia 1948 r., oprac. Studencka Grupa Działania 
Homo Homini pod kier. i red. T. Jasudowicza, Toruń 1998, s. 406.

Deklaracja Praw Człowieka z 29 czerwca 1991 r., [w:] Wspólny standard do osiągnięcia 
– stan urzeczywistnienia. W pięćdziesięciolecie Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka 
z  10 grudnia 1948 r., oprac. Studencka Grupa Działania Homo Homini pod kier. 
i red. T. Jasudowicza, Toruń 1998, s. 409.

Deklaracja praw osób należących do mniejszości narodowych lub etnicznych, reli-
gijnych i językowych z 25 listopada 1981 r., http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/on-
z/1992b.html, dostęp z: 07.09.2024.

Deklaracja w sprawie eliminacji wszelkich form nietolerancji i dyskryminacji opar-
tych na religii lub przekonaniach z 25 listopada 1981 r., https://libr.sejm.gov.pl/
tek01/txt/onz/1981-tekst.html, dostęp z: 07.09.2024.

Deklaracja Podstawowych Praw i Wolności z 12 kwietnia 1989 r., [w:] Wspólny stan-
dard do osiągnięcia – stan urzeczywistnienia. W pięćdziesięciolecie Powszechnej Dekla-
racji Praw Człowieka z 10 grudnia 1948 r., oprac. Studencka Grupa Działania Homo 
Homini pod kier. i red. T. Jasudowicza, Toruń 1998, s. 409.

Karta Narodów Zjednoczonych, Dz. U. z 1947 r. Nr 23, poz. 90.
Karta Praw Podstawowych Unii Europejskiej, https://eur-lex.europa.eu/legal-content/

PL/TXT/PDF/?uri=CELEX:12016P/TXT&from=DE/, dostęp z: 07.09.2024.
Konwencja o  Ochronie Praw Człowieka i  Podstawowych Wolności sporządzona 

w Rzymie dnia 4 listopada 1950 r., zmieniona następnie Protokołami nr 3, 5 i 8 
oraz uzupełniona Protokołem nr 2, Dz. U. z 1993 r. Nr 61, poz. 284.

http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/onz/1992b.html
http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/onz/1992b.html
https://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/onz/1981-tekst.html
https://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/onz/1981-tekst.html
https://www.unesco.pl/fileadmin/import24/user_upload/pdf/Powszechna_Deklaracja_Praw_Czlowieka.pdf
https://www.unesco.pl/fileadmin/import24/user_upload/pdf/Powszechna_Deklaracja_Praw_Czlowieka.pdf


372 Katarzyna Kącka

Konwencja o  Ochronie Praw Człowieka i  Podstawowych Wolności, https://isap.
sejm.gov.pl/isap.nsf/download.xsp/WDU19930610284/O/D19930284.pdf,  do-
stęp z: 07.09.2024.

Konwencja ramowa na rzecz ochrony mniejszości narodowych, Dz. U. z 2002 r. Nr 
22, poz. 209.

Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i Politycznych, Dz. U. z 1977 r. Nr 38, 
poz. 167.

Powszechna Deklaracja Praw Człowieka, https://www.unesco.pl/fileadmin/im-
port24/user_upload/pdf/Powszechna_Deklaracja_Praw_Czlowieka.pdf, dostęp 
z: 07.09.2024.

Protokół nr 1 do Konwencji o  ochronie praw człowieka, http://libr.sejm.gov.pl/
tek01/txt/re/1950c.html, dostęp z: 07.09.2024.

Rekomendacja 1178/1992 Zgromadzenia Parlamentarnego Rady Europy w sprawie 
sekt i nowych ruchów religijnych, [w:] Wspólny standard do osiągnięcia – stan urze-
czywistnienia. W pięćdziesięciolecie Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka z 10 grudnia 
1948 r., oprac. Studencka Grupa Działania Homo Homini pod kier. i red. T. Jasudo-
wicza, Toruń 1998, s. 404–405.

Rekomendacja 1202/1993 Zgromadzenia Parlamentarnego Rady Europy w sprawie 
tolerancji religijnej w  społeczeństwie demokratycznym, [w:] Wspólny standard 
do osiągnięcia – stan urzeczywistnienia. W pięćdziesięciolecie Powszechnej Deklaracji 
Praw Człowieka z 10 grudnia 1948 r., oprac. Studencka Grupa Działania Homo Ho-
mini pod kier. i red. T. Jasudowicza, Toruń 1998, s. 401–404.

Traktat z Lizbony zmieniający Traktat o Unii Europejskiej i Traktat ustanawiający 
Wspólnotę Europejską, sporządzony w Lizbonie dnia 13 grudnia 2007 r., Dz. U. 
z 2009 r. Nr 203, poz. 1569.

O p r a c o w a n i a

Augustyn, O  państwie Bożym: przeciw poganom ksiąg XXII, t. 1–2; przeł. i  oprac.  
W. Kornatowski, Warszawa 1977.

Black J., Europa XVIII wieku. 1700–1789, Warszawa 1997.
Cieślak M., Podstawowe prawa i wolności w Europejskiej Konwencji Praw Człowieka na tle 

orzecznictwa Europejskiego Trybunału Praw Człowieka w okresie 1988–1992, Warszawa 
1995.

Davies N., Europa, Kraków 1998.
Dawson Ch., Tworzenie się Europy, Warszawa 2000.
Dunn M. M., William Penn, Politics and Conscience, Princeton 1967.
Jasudowicz T., Administracja wobec praw człowieka, Toruń 1997.
Kącka K., Geneza i źródła wolności religii w europejskiej przestrzeni publicznej i prawnej, 

„Seminare. Poszukiwania Naukowe” 34 (2013), s. 155–174. 
Kłoczowski J., U podstaw chrześcijańskiej kultury: chrześcijaństwo zachodnie wczesnego 

średniowiecza, [w:] Narodziny średniowiecznej Europy, red. H. Samsonowicz, War-
szawa 1999, s. 86–113.

https://isap.sejm.gov.pl/isap.nsf/download.xsp/WDU19930610284/O/D19930284.pdf
https://isap.sejm.gov.pl/isap.nsf/download.xsp/WDU19930610284/O/D19930284.pdf
https://www.unesco.pl/fileadmin/import24/user_upload/pdf/Powszechna_Deklaracja_Praw_Czlowieka.pdf
https://www.unesco.pl/fileadmin/import24/user_upload/pdf/Powszechna_Deklaracja_Praw_Czlowieka.pdf
http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/re/1950c.html
http://libr.sejm.gov.pl/tek01/txt/re/1950c.html


373Europejskie idee wspólnoty i wolności religijnej

Kowalczyk K., Europa: mity, modele, symbole, Kraków 2002.
Łastawski K., Od idei do integracji europejskiej, Warszawa 2003.
Mackenney R., Europa XVI wieku, Warszawa 1993.
Międzynarodowa Komisja Teologiczna, Kościół i winy przeszłości, przeł. J. Królikow-

ski, Kraków 2000.
Pietrzak M., Prawo wyznaniowe, Warszawa 1978.
Skarga B., Czym jest filozofia dla Europy?, [w:] Idea Europy, red. H. Machińska, Warsza-

wa 2004, s. 21–23.
Trzeciak B., Źródła gwarancji wolności religijnej, „Przegląd Powszechny” 12 (1996),  

s. 287–300.
Wójcik Z., Historia powszechna XVI–XVII wieku, Warszawa 1995.
Żywczyński M., Historia powszechna 1789–1870, Warszawa 1975.



Dr Mukami WA NG A I
Strathmore University Law School

Wolność religijna w Afryce

Wprowadzenie

Wolność religijna w Afryce XXI wieku jest wynikiem zróżnicowanej i zło-
żonej historii. Nadal stanowi wielostronną, ewoluującą sferę życia tego kon-
tynentu. Niniejszy wywód przedstawia wolność religijną jako dążenie do 
współistnienia różnorodnych, płynnych wspólnot i społeczeństw w Afryce. 
Podkreśla przy tym wielorakie i przeciwstawne wpływy na religię w Afryce 
z perspektywy historycznej. Kładzie też nacisk na fakt, że zarówno w prze-
szłości, jak i współcześnie religia i kultura są ze sobą zespolone. Transcendent-
ny charakter religii służy wyjaśnieniu, w  jaki sposób wolność religijna ma 
praktyczny wpływ na prawne, społeczno-ekonomiczne i polityczne aspekty 
współczesnego życia. Omówiony zostanie również najświeższy wpływ praw 
człowieka, w szczególności przypisywane mu powszechne oczekiwania doty-
czące korzystania z wolności religijnej.



376 Mukami Wangai

Wyjaśnienie istoty zagadnienia

Zagadnienie wolności religijnej w  Afryce ma charakter wielowymiarowy. 
Dotychczasowe badania nad religią uwzględniają perspektywy filozoficzną, 
teologiczną, antropologiczną i historyczną. Każda perspektywa ma znacze-
nie i  jest niezbędna do zrozumienia sposobu, w  jaki wolność religijna jest 
dziś zorganizowana i chroniona na tym kontynencie1.

Podstawy historyczna, filozoficzna i  antropologiczna służą wyjaśnieniu 
centralnej roli religii w życiu mieszkańców Afryki. Podstawa prawna wolno-
ści religijnej zbudowana jest na założeniu tej roli, w połączeniu z istotnym 
wpływem tradycji teologicznych głównych religii współczesnego świata, do-
minujących na kontynencie afrykańskim (przede wszystkim chrześcijaństwa 
i islamu). Rozważania będą zatem osadzone w kontekście prawnym, ale ze 
świadomością jego interdyscyplinarnych uwarunkowań.

Perspektywa historyczna

Centralna rola religii w  życiu Afrykanina sprawia, że ​​ochrona wolności 
religijnej stanowi konieczność. Jako jeden z  niezbędnych elementów życia 
rdzennych mieszkańców Afryki, religia przetrwała wejście afrykańskiej po-
lityki i społeczeństw do systemu międzynarodowego.

Zaangażowanie Afryki w sprawy świata zewnętrznego poprzedza przy-
woływaną często erę europejskiej kolonizacji, która miała miejsce pod ko-
niec XIX i na początku XX wieku. Podboje, handel (w tym niewolnikami) 
i kolonizacja przez mocarstwa zewnętrzne od XV do początku XX wieku 
pozostawiły trwałe dziedzictwo na całym kontynencie. Rozprzestrzenianie 
się głównych religii świata jest częścią tej spuścizny.

Przed tym okresem Afryka przedkolonialna składała się z wielu zorga-
nizowanych społeczeństw. Większość rdzennej ludności wyznawała trady-
cyjne religie afrykańskie, zaś niewielka jej część praktykowała islam i chrze-
ścijaństwo. Dla osób żyjących w  tradycyjnych afrykańskich środowiskach 
politycznych religia była częścią wszechogarniającej kultury. Innymi słowy, 
życie religijne czy też to, co współcześnie kojarzy się z  życiem religijnym, 

1 J. Mbiti, African religions and philosophy, London 1990.



377Wolność religijna w Afryce

było nierozerwalnie związane z kulturą. John Mbiti opisuje to najdokładniej, 
mówiąc o integracji życia – religijnego, kulturalnego, politycznego, społecz-
nego i ekonomicznego. Zauważa przy tym niemożność oddzielenia człowieka 
od jego wiary/duchowości. Tak więc sama tożsamość osoby była nierozerwal-
nie związana z jej duchowością, podobnie jak jej związek ze wspólnotą i jej 
sposób życia.

Krajobraz religijny dzisiejszej Afryki w zdecydowanej większości tworzą 
już nie wyznawcy tradycyjnej religii afrykańskiej, ale chrześcijanie i muzuł-
manie. Można to przypisać wpływom tych dwóch największych światowych 
religii w epoce imperializmu i kolonializmu. Chociaż ich historie są różne, ich 
rozprzestrzenianie się spowodowało poważne komplikacje dla tradycyjnych 
religii afrykańskich. Tak jak kolonializm spowodował zakłócenia w  życiu 
politycznym i gospodarczym, tak islam i chrześcijaństwo wywarły ogromny 
wpływ na życie społeczne i religijne. Tradycyjne religie afrykańskie zostały 
w  dużej mierze porzucone, a  ich miejsce zajęły dominujące systemy religii 
światowych. Osiągnięto to poprzez politykę tłumienia i asymilacji zastoso-
waną wobec społeczności afrykańskich2. Chociaż nie wszyscy całkowicie po-
rzucili religie afrykańskie, przez wielu – w szczególności przez wyznawców 
chrześcijaństwa – były one uznawane za niezgodne z wiarą.

Za sprawą osadników w koloniach inne główne religie świata, takie jak 
hinduizm, buddyzm i judaizm, również stały się częścią życia na kontynen-
cie. Rodzime wierzenia i praktyki religijne przywieźli ze sobą na przykład 
migranci z Azji Południowej przywiezieni przez brytyjskich kolonizatorów 
do Afryki Wschodniej jako siła robocza.

Ostatecznie epoka imperializmu dobiegła końca w wyniku wielu czyn-
ników. Po pierwsze, europejscy kolonizatorzy nie mogli dłużej ponosić 
wysokich kosztów kapitałowych w  koloniach. Presję finansową zwiększy-
ły doświadczenia dwóch wojen światowych. Przejście od Ligi Narodów do 
Organizacji Narodów Zjednoczonych uwidoczniło niespójność pomiędzy 
wezwaniami do pokoju na własnym europejskim gruncie a  jednoczesnym 
budowaniem imperiów za granicą. Po drugie, afrykańscy nacjonaliści, z któ-
rych część otrzymała wykształcenie z rąk misjonarzy chrześcijańskich albo 
reprezentowali potęgę kolonialną podczas pierwszej czy drugiej wojny świa-

2 J. Gathogo, The quest for religious freedom in Kenya (1887–1963), „Studia Historiae Eccle-
siasticae” 34 (2008), nr 1, s. 67–92.



378 Mukami Wangai

towej, zainicjowali ruchy wyzwoleńcze, by zakończyć obcą okupację i kolo-
nizację swoich terytoriów. Wolność oznaczała w  tym przypadku wolność 
polityczną obejmującą prawo do samostanowienia i poszanowania godności 
Afrykanów we wszystkich związanych z tym znaczeniach. Istotą procesów 
dekolonizacyjnych było więc wyzwolenie nowo powstałych państw afrykań-
skich. Niewiele uwagi, przynajmniej z  politycznego punktu widzenia, po-
święcano wolności osoby lub społeczeństwa w kwestiach tożsamości.

W latach 40., 50. i 60. XX w. większość skolonizowanej Afryki uzyska-
ła niezależność. Państwa kolonialne stały się niepodległe i zyskały nowych 
rdzennych przywódców. Należy zauważyć, jak bardzo te nowe państwa afry-
kańskie różniły się od tysięcy afrykańskich wspólnot i  społeczeństw, któ-
re istniały przed kolonizacją. Afryka składała się teraz z około 50 państw, 
z których każde w różnym stopniu stanowiło mieszankę grup etnicznych, ras 
i religii. Pomimo znacznych wyzwań związanych z zarządzaniem tą różno-
rodnością, pierwsi postkolonialni przywódcy afrykańscy postanowili zdefi-
niować swoje nowe państwa w dwojaki sposób. Po pierwsze, jako niezależne, 
zdolne do samostanowienia i zasługujące na uznanie na arenie międzynaro-
dowej. Po drugie, jako współczesne liberalne demokracje XX wieku, które 
domagały się ochrony powszechnie uznanych praw człowieka w ramach Or-
ganizacji Narodów Zjednoczonych.

Wymogi praw uznawanych na całym świecie, w połączeniu z centralną 
rolą religii w życiu afrykańskich jednostek i społeczności, przyczyniły się do 
znacznego uznania dla prawa do wolności wyznania w postkolonialnej Afry-
ce. Widać to przede wszystkim w  konstytucjach przyjętych po uzyskaniu 
niepodległości afrykańskich państw, które wśród podstawowych praw i wol-
ności zawierały prawo do wolności wyznania. Tym samym wolność religijna 
zaczęła podlegać ochronie przez państwowe systemy prawne.

Stan rzeczy

Religia stanowi podstawę tożsamości współczesnego Afrykanina. Dlatego 
prawo do wolności wyznania jest uznawane i chronione w państwach afry-
kańskich XXI wieku. Istnieją pewne wyraźne różnice w  sposobie ochrony 
określonych przekonań i ich manifestacji, zachodzące w zależności od spe-
cyfiki poszczególnych państw. Można jednak stwierdzić, że wolność religijna 



379Wolność religijna w Afryce

jest chroniona jako prawo człowieka. W  tym sensie istnieje w  Afryce po-
wszechne uznanie i akceptacja dla wolności wyznania. Z takiego podejścia 
do praw człowieka wynikają gwarancje wolności wyznania zawarte w kon-
stytucjach, ustawodawstwie krajowym i regionalnych instrumentach doty-
czących praw człowieka w drugiej połowie XX wieku.

Zaadaptowanie uniwersalistycznych koncepcji wolności religijnej nie za-
kończyło napięć i konfliktów na tle religijnym. Obecnie wyzwanie stanowi 
„promowanie konsensusu i  współpracy w  zakresie ochrony praw człowie-
ka” „poprzez dialog wewnętrzny”3. Dialog w obrębie poszczególnych państw, 
a także między państwami Afryki stanowi obietnicę skutecznego przestrze-
gania prawa wśród wielu kultur.

Regulacje prawne

Wolność religijna w Afryce jest dziś uznawana i chroniona na mocy usta-
wodawstwa krajowego oraz regionalnych i międzynarodowych instrumen-
tów dotyczących praw człowieka. Te trzy warstwy przepisów prawnych po-
twierdzają rozległą ochronę wolności wyznania. Zasadniczym celem ochrony 
praw człowieka jest stworzenie na całym kontynencie społeczeństwa, które 
chroni te prawa.

Ochrona na poziomie krajowym

Po uzyskaniu niepodległości niektóre państwa afrykańskie włączyły wolność 
religijną do praw i wolności zapisanych w swoich konstytucjach. Od tamtego 
czasu reformy i rewizje konstytucji stanowiły dodatkową okazję do wzmoc-
nienia konstytucyjnej ochrony praw.

Aby wzmocnić ochronę konstytucyjną, ustawodawstwo krajowe chro-
ni również określone aspekty życia religijnego. Najczęściej dotyczy to praw 
osobistych, takich jak małżeństwo, dziedziczenie i  własność. Początkowo 

3 A. A. An-Na’im, Experiences in freedom of religion in the African context, [w:] Universal 
Rights in a World of Diversity. The Case of Religious Freedom, red. M. A. Glendon, H. F. Zacher, 
Vatican City 2012, s. 194.



380 Mukami Wangai

prawa te powstały w wyniku osiedlania się i budowania nowego życia przez 
społeczności spoza kontynentu. Władze kolonialne zasadniczo pozwalały im 
współistnieć, czy to poprzez formalną inkorporację ich praw, czy po prostu 
przez powstrzymanie się od ingerencji obowiązującego prawa w funkcjono-
wanie tych grup.

Od tego czasu niektóre państwa zdecydowały się jednak na konsolidację 
wielu istniejących systemów prawa osobistego w ramach kompleksowego 
ustawodawstwa. Działanie to ma na celu uproszczenie zarządzania takimi 
prawami, ale także umożliwienie państwu stosowania wspólnych standar-
dów sprawiedliwości i równości, których wymagają międzynarodowe zobo-
wiązania w zakresie praw człowieka. W związku z tym ustawodawstwo kra-
jowe albo uzna system osobistych praw religijnych, albo uchwali specjalne 
przepisy obejmujące system religijny.

Demokratyzacja, jaka nastąpiła w Afryce od lat 90., wprowadziła obok 
rządu nowego gracza. Narodowe instytucje praw człowieka (National Human 
Rights Institutions, NHRI) to instytucje państwowe, których głównym zada-
niem jest ochrona i promowanie praw człowieka. Działalność NHRI wynika 
albo z konstytucji, albo z osobnych przepisów.

Ponieważ większość NHRI została utworzona w następstwie konfliktu 
wewnętrznego lub w wyniku zmian konstytucji, organy te odgrywają klu-
czową rolę we wdrażaniu światowych standardów praw człowieka na szcze-
blu krajowym i pociąganiu państwa do odpowiedzialności za spełnianie tych 
standardów4.

Ochrona na poziomie regionalnym

Afrykański system praw człowieka jest jednym z trzech sądowych/quasi-są-
dowych regionalnych systemów praw człowieka. Utworzona pod auspicja-
mi Organizacji Jedności Afrykańskiej (Organisation of African Unity, OAU) 
Afrykańska Karta Praw Człowieka i Ludów (African Charter on Human and 
Peoples’ Rights, ACHPR lub Banjul Charter) została przyjęta w 1981 r. i weszła 
w życie w 1986 r. ACHPR jest podstawowym instrumentem systemu.

4 L. Sekaggya, Africa and international human rights, [w:] Handbook of Africa’s International 
Relations, red. T. Murithi, London – New York 2013, s. 207–218.



381Wolność religijna w Afryce

Artykuł 8 Karty chroni wolność religijną i brzmi następująco:

Gwarantuje się wolność sumienia, wyznania i swobodne praktykowanie religii. 
Nikt nie może, z zastrzeżeniem prawa i porządku, być poddany środkom ogra-
niczającym swobodne korzystanie z tych wolności.

Każda jednostka ma zatem prawo do wyznawania i  swobodnego prak-
tykowania wybranej przez siebie religii. Ograniczenia tych praw mogą być 
dokonywane na podstawie przepisów prawa.

Za wcielanie w  życie i  egzekwowanie zapisów Karty odpowiadają dwa 
główne organy. Po pierwsze, Afrykańska Komisja Praw Człowieka i Ludów 
(African Commission on Human and Peoples’ Rights, ACmHPR), utworzona 
w 1987 r. i mająca siedzibę w Bandżulu w Gambii. Jest ona organem quasi-
-sądowym odpowiedzialnym za interpretację Karty i jej protokołów dodat-
kowych, rozpatrywanie indywidualnych skarg dotyczących naruszeń i wy-
dawanie zaleceń dla państw – stron. Komisja odpowiada również za monito-
rowanie wdrażania Karty w państwach afrykańskich, dokonując przeglądu 
sprawozdań składanych przez państwa co dwa lata. W określonych przypad-
kach stosuje się specjalne mechanizmy, takie jak grupy robocze i  specjalni 
sprawozdawcy.

Po drugie, Afrykański Trybunał Praw Człowieka i Ludów (African Court 
on Human and Peoples’ Rights, ACtHPR) jest sądem regionalnym upoważnio-
nym do monitorowania przestrzegania Karty przez państwa członkowskie 
Unii Afrykańskiej. Trybunał został ustanowiony w 2006 r. na mocy specjal-
nego protokołu, w celu uzupełnienia i wzmocnienia postanowień oraz prac 
Afrykańskiej Komisji Praw Człowieka i Ludów. Siedziba Trybunału znajdu-
je się w Aruszy w Tanzanii. W praktyce dostęp do Trybunału jest bardziej 
ograniczony, ponieważ osoby fizyczne i organizacje pozarządowe posiadają-
ce status obserwatora, które chcą uzyskać bezpośredni dostęp do Trybunału, 
mogą to zrobić tylko wtedy, gdy zainteresowane państwo złożyło oświadcze-
nie, zgodnie z  art. 34 Protokołu ustanawiającego Trybunał5. Sprawy mogą 
trafiać do Trybunału również na podstawie wniosku Komisji.

W dłuższej perspektywie UA zamierza poddać wszystkie kwestie zwią-
zane z  prawami człowieka, w  tym te dotyczące konfliktów na dużą skalę 

5 Unia Afrykańska, Protokół do Afrykańskiej Karty Praw Człowieka i Ludów o utwo-
rzeniu Afrykańskiego Trybunału Praw Człowieka i Ludów, 1998.



382 Mukami Wangai

i  zbrodni międzynarodowych, jurysdykcji afrykańskiej. UA planuje utwo-
rzenie jednego sądu, znanego jako Afrykański Trybunał Sprawiedliwości 
i Praw Człowieka (African Court of Justice and Human Rights, ACJHR), w celu 
zastąpienia obecnego ACHPR i Afrykańskiego Trybunału Sprawiedliwości 
(który jeszcze nie działa). Ustanowienie ACJHR byłoby zatem kamieniem 
milowym, ponieważ wszystkie spory, jak również ściganie poważnych prze-
stępstw międzynarodowych, którymi obecnie zajmują się sądy krajowe, spe-
cjalne trybunały/sądy ONZ oraz Międzynarodowy Trybunał Karny, zosta-
łyby poddane instrumentom UA w ramach jednego afrykańskiego systemu 
regionalnego.

Ochrona na poziomie międzynarodowym

Państwa afrykańskie chronią wolność wyznania. Najistotniejszym doku-
mentem ją gwarantującym jest Powszechna Deklaracja Praw Człowieka. 
Współczesne państwa afrykańskie prawie nie uczestniczyły w jej formułowa-
niu, ponieważ Afryka dopiero rozpoczynała wówczas proces dekolonizacji. 
Gdy państwa afrykańskie stały się niepodległe, ich przywódcy podpisali się 
pod zawartą w PDPCz wizją powszechnej ochrony praw człowieka. Zapisa-
ne w niej prawa zostały dodatkowo wzmocnione przez przyjęcie ACHPR 
w 1981 r. Umocnienie tych praw człowieka na poziomie narodowym po uzy-
skaniu niepodległości stanowi dopełnienie afrykańskich ram ochrony wol-
ności wyznania.

Aspekty praktyczne

Historyczne doświadczenie wolności religijnej w  Afryce miało znaczą-
cy wpływ na sposób, w jaki prawa te rozwijają się w praktyce. Najprościej 
rzecz ujmując, jednostka chce cieszyć się wolnością wyznania poprzez wybór 
przekonań, wierzeń lub religii oraz przeżywanie ich poprzez przestrzeganie 
ich zasad. Oto podwójne wyzwanie. Po pierwsze, kwestia uznania lub po-
szanowania określonych wierzeń, przekonań lub opinii. Po drugie, ochrona 
działań/zaniechań związanych z tym konkretnym nurtem. Sytuację dodat-
kowo komplikuje zróżnicowanie wspólnot religijnych. Poniższe rozważania 



383Wolność religijna w Afryce

mają na celu wykazanie, że pomimo ogólnokontynentalnego zaangażowania 
w ochronę i podtrzymywanie wolności religii, korzystanie z niej nie zawsze 
jest spójne w różnych regionach i okresach.

Uznanie i szacunek dla wszystkich przekonań

Przegląd systemów państwowych i  wpływu religii ujawnia, że ​​chrześci-
jaństwo i  islam odgrywają główną rolę w  funkcjonowaniu współczesnych 
państw afrykańskich. Rola religii w państwie jest określona przez rodzaj re-
lacji istniejącej między państwem a  religią. Od sposobu zdefiniowania tej 
relacji zależy, jaka będzie polityka państwa wobec religii, w  tym wolność 
wyznania.

W Afryce istnieją państwa wyznaniowe i niewyznaniowe, a także pań-
stwa, które można uznać za hybrydę tych dwóch form. Państwa wyznaniowe 
cechują się wyraźną fuzją między państwem a religią, z kolei państwa niereli-
gijne mają charakter świecki. Państwa uznawane za hybrydowe są z definicji 
świeckie, ale istnieją w nich przepisy prawne zakazujące pewnych działań 
lub uwzględniające kwestie religijne, które upodabniają je do państw wy-
znaniowych.

Państwa wyznaniowe w  Afryce to państwa islamskie lub chrześcijań-
skie. Zwykle zarówno w państwach wyznaniowych, jak i  świeckich miesz-
kają wyznawcy islamu i chrześcijaństwa, dwóch największych grup religij-
nych w Afryce, wraz z mniejszościami, na które składają się przedstawiciele 
innych głównych religii świata, takich jak buddyzm, hinduizm i  judaizm. 
Również tak zwane państwa hybrydowe są religijnie pluralistyczne. Tam, 
gdzie państwo utożsamia się z określoną religią, albo religia ta była histo-
rycznie obecna na jego terytorium, jej wyznawcy korzystają z wolności wy-
znania. Za znamienne przykłady można uznać dominację islamu w niektó-
rych częściach Afryki Północnej i Zachodniej, a także na wybrzeżu Afryki 
Wschodniej oraz znaczenie chrześcijaństwa w  Etiopii (Abisynii) i  szerzej 
w Afryce Wschodniej czy Południowej. Chociaż faworyzowanie jednej reli-
gii w stosunku do innej może nie być prawnie wymagane lub nakazane, jest 
motywowane uwarunkowaniami historycznymi. Tym samym nawet państwa 
afrykańskie, które są z punktu widzenia konstytucji świeckie, kojarzone są 
przede wszystkim z jedną religią. Religią tą bywa albo islam, albo chrześci-



384 Mukami Wangai

jaństwo. Wywołuje to napięcia, ponieważ silniej reprezentowane wyznania 
zyskują większe znaczenie.

Tradycyjne religie afrykańskie stanowią jedną z ofiar tego zjawiska. Obec-
nie uznawane są w Afryce za religię mniejszości, a w niektórych państwach 
nie są uznawane na równi z większymi religiami mimo przyjęcia przez te 
państwa międzynarodowych standardów praw człowieka. Także inne gru-
py mniejszościowe stoją przed podobnym wyzwaniem dotyczącym równej 
ochrony poszczególnych religii.

Ochrona przejawów wiary

Ze względu na pluralizm religijny państwa afrykańskie stanowią środowisko, 
w którym mieści się wiele różnych, nieraz kontrowersyjnych sposobów ma-
nifestowania religii. Główne religie świata z różnymi wyznaniami, które są 
uznawane na szczeblu państwowym, mogą swobodniej korzystać z prawa do 
praktykowania religii. Jednak grupy mniejszościowe i ci, którzy nie identy-
fikują się z monoteistycznymi nurtami chrześcijaństwa, islamu czy tradycyj-
nymi religiami afrykańskimi, mierzą się z trudnościami.

Sprawdzian zakresu dopuszczalnych przejawów religii mniejszościowej 
stanowiła sprawa Prince przeciwko Republice Południowej Afryki6. Jest to zna-
mienny przykład, ponieważ sprawa miała swój początek w  pojedynczym 
państwie, ale ze względu na prawa zapisane w Karcie Afrykańskiej trafiła 
przed ACmHPR, a  następnie przed Radę Praw Człowieka ONZ. Prince, 
zdeklarowany rastafarianin, zakwestionował lokalną ustawę zakazującą spo-
żywania marihuany. Argumentował, że zakaz naruszył jego prawo do wol-
ności wyznania, ponieważ palił marihuanę w  ramach rytuału należącego 
do jego przekonań. Przegrał sprawę w  Sądzie Konstytucyjnym Republiki 
Południowej Afryki i w ACmHPR. Komisja podkreśliła, że ​​swoboda mani-
festowania przekonań nie jest absolutna, a zatem może być ograniczana za 
pomocą uzasadnionych środków.

6 ACmHPR Comm. 255/2002 (2004).



385Wolność religijna w Afryce

Pogodzenie religii i tożsamości

Choć państwa afrykańskie kontynuują proces samookreślania w epoce post-
kolonialnej, wolność religijna jest jednym z obszarów, w których kontynent 
dąży do jednolitego systemu życia, kultury i wierzeń pomimo wielu nakłada-
jących się i sprzecznych tożsamości. „Dialog wewnętrzny” stwarza najlepszą 
okazję do organicznej interpretacji ochrony wolności wyznania7. Potrzebny 
byłby wewnętrzny rozrachunek, który pozwoliłby uchwycić znaczenie prze-
szłych i obecnych tożsamości stanowiących domniemane przez Mazrui’ego 
„potrójne dziedzictwo”: rdzennych tradycji Afryki, islamu i  europejskiego 
kapitalizmu. Taki rozrachunek umożliwiłby państwom osiągnięcie „pełnej 
tożsamości państwowej” i „równego traktowania” różnych religii8.

Wreszcie wizja „wolności” kontynentu od wszelkich form zniewolenia 
wskazuje na panafrykańskie rozumienie wolności wyznania, które obejmo-
wałoby wolność każdego Afrykanina do wyboru swojej wiary, a tym samym 
do „bycia tym, kim jest”.

Bibliografia

Ź r ó d ł a

Prince przeciwko Republice Południowej Afryki, ACmHPR Comm. 255/2002 (2004).
Unia Afrykańska, Afrykańska Karta Praw Człowieka i Ludów, 1981. 
Unia Afrykańska, Protokół do Afrykańskiej Karty Praw Człowieka i  Ludów 

o utworzeniu Afrykańskiego Trybunału Praw Człowieka i Ludów, 1998.

O p r a c o w a n i a

Ambani J.O., Africa and the decolonisation of state-religion policies, Leiden 2021, s. 1–76. 
An-Na’im A.A., Experiences in freedom of religion in the African context, [w:] Universal 

Rights in a World of Diversity. The Case of Religious Freedom, red. M.A. Glendon, 
H.F. Zacher, Vatican City 2012, s. 193–211.

Gathogo J., The quest for religious freedom in Kenya (1887–1963), „Studia Historiae Ecc-
lesiasticae” 34 (2008), nr 1, s. 67–92.

Mazrui A.A., The Africans: A Triple Heritage, Boston 1986.

7 A. An-Na’im, dz. cyt., s. 194.
8 J. Ambani, Africa and the decolonisation of state-religion policies, Leiden 2021, s. 1.



386 Mukami Wangai

Mbaya H., Cezula N., Contribution of John S. Mbiti to the study of African religions and 
African theology and philosophy, „Stellenbosch Theological Journal” 5 (2019), nr 3, 
s. 421–442.

Mbiti J., African religions and philosophy, London 1990.
Sekaggya L., Africa and international human rights, [w:] Handbook of Africa’s Internatio-

nal Relations, red. T. Murithi, London – New York 2013, s. 207–218.



Dr hab. Marta OSUCHOWSK A , prof. uczelni
Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego 

Wolność religijna w Ameryce Łacińskiej 

Wprowadzenie

W kontekście zagadnienia wolności religijnej w Ameryce Łacińskiej należy 
uwzględnić nie tylko samo prawo do wolności sumienia i religii oraz gwaran-
cje jego ochrony. Państwa latynoamerykańskie to grupa dwudziestu państw, 
w której system relacji państwo – Kościół bezpośrednio wpływa na to, jak 
ukształtowane zostały relacje prawnowyznaniowe także w ujęciu indywidu-
alnym. 

Należy przyjąć, że wolność religijna jako prawo podstawowe jest uznawa-
na prawie we wszystkich krajach tworzących region Ameryki Łacińskiej, co 
znajduje odzwierciedlenie w ich konstytucjach. Religia katolicka jest jednak 
często postrzegana jako wyznanie większości społeczeństwa, choć biorąc pod 
uwagę zmiany demograficzne nie zawsze jest to aktualne. Uznaje się również 
religię katolicką za czynnik kulturowo- i narodowotwórczy. Z tego też powo-
du Kościół katolicki posiada de facto uprzywilejowaną pozycję. Dodatkowo 
pozostaje ona wzmocniona umowami międzynarodowymi – konkordatami, 
które podpisała większość państw latynoamerykańskich. Przy braku ustaw 
wyznaniowych oraz umów z kultami niekatolickimi sfera prawa wyznanio-
wego w obszarze instytucjonalnym kształtowana jest w większości sytuacji 



388 Marta Osuchowska

jednostronnie. Poza międzynarodowym, traktatowym charakterem tych 
umów, zapewniają one Kościołowi katolickiemu uprzywilejowany status, 
którego inne Kościoły początkowo nie posiadają, regulując różne aspekty 
społeczno-religijne (np. uznanie cywilnej skuteczności oświadczeń o kano-
nicznej nieważności małżeństwa, zwolnienie duchownych i zakonników ze 
służby wojskowej czy uregulowanie kwestii asysty religijnej w placówkach 
publicznych). W obszarze wolności religijnej, w sferze indywidualnej raty-
fikacja traktatów międzynarodowych z obszaru praw człowieka zapewnia, 
choć często tylko w teorii, swobodę wyznania dla mieszkańców regionu.

Istota 

Zagadnienie ochrony wolności religijnej w państwach latynoamerykańskich 
jest obszernym tematem obejmującym zarówno szereg regulacji o charakte-
rze prawnym, jak i kwestie społeczno-polityczne. W regionie Ameryki Ła-
cińskiej, której kultura (czy też – poddawana dyskusji – cywilizacja) opiera 
się na europejskich wartościach, w obszarze wolności religijnej powiązanie 
to jest szersze, gdyż dominującą religią na kontynencie europejskim i amery-
kańskim jest chrześcijaństwo. To właśnie z nim wiąże się rozwój tych obsza-
rów świata. Nie bez znaczenia pozostaje tutaj okres kolonialny, wraz z któ-
rym przeniesione zostały do Nowego Świata nie tylko język i zasady panujące 
wówczas w mocarstwach europejskich, ale także cała administracja i prawo. 
W nowoutworzonych republikach stanowiły one podstawę ich samodzielne-
go funkcjonowania. 

Sama idea wolności i równości, a także poszanowania praw jednostki jest 
dobrze znana w krajach latynoamerykańskich, gdyż leżała u podstaw walk 
narodowowyzwoleńczych. Pierwsi przywódcy powstań kształceni byli w du-
chu tych wartości w Europie, aby następnie wcielać je w życie. Cechą cha-
rakterystyczną Ameryki Łacińskiej jest metysaż, który odzwierciedla ducha 
tego regionu, przypominając jednocześnie o jego historii i podstawie rozwo-
ju. W kontekście ochrony praw człowieka należy pamiętać o coraz częściej 
inicjowanej dyskusji dotyczącej praw ludów tubylczych, w tym praw związa-
nych z wierzeniami. Te specyficzne cechy regionu Ameryki Łacińskiej znaj-
dują odzwierciedlenie w regulacjach prawnych związanych z ochroną prawa 
do wolności sumienia i religii oraz z ich praktyką. Należy zwrócić szczególną 



389Wolność religijna w Ameryce Łacińskiej

uwagę na strukturę demograficzną państw latynoamerykańskich w zakresie 
wyznania oraz na zmiany zachodzące w niej w przeciągu ostatnich lat1. 

Ameryka Łacińska jest regionem, w  którym zjawisko religijności ma 
istotny wpływ nie tylko na życie mieszkańców leżących w nim państw, ale 
także na sferę publiczną. W kontekście badań obejmujących historię tej czę-
ści świata od czasów epoki kolonialnej należy uwzględnić działalność Ko-
ścioła katolickiego jako instytucji oddziałującej zarówno na sferę sacrum, jak 
i na administrację, najpierw królewską a potem krajową. W kwestii zróżni-
cowania religijnego zauważyć należy, że w prawie państw latynoamerykań-
skich dopiero niedawno pojawiły się niechrześcijańskie wyznania, a człon-
kowie ewangelikalnych związków religijnych stanowią w większości dopiero 
pierwsze pokolenie wyznawców2.

Historyczne ujęcie

Region Ameryki Łacińskiej obejmuje rozległą i  złożoną rzeczywistość, na 
którą składa się wiele krajów – od Meksyku na północy przez państwa Ame-
ryki Środkowej aż po cały kontynent południowoamerykański. Mimo różnic 
występujących pomiędzy poszczególnymi państwami, związanych z historią 
czasów prekolumbijskich, wydarzenia po okresie dekolonizacji wyodrębniły 
od XIX w. odmienną drogę w obszarze regulacji religijnych i wyznaniowych. 
Wspólna historia pozwala na przedstawienie ogólnego obrazu. 

Punktem wyjścia przy wspólnej ocenie państw regionu jest fakt, że były 
one koloniami hiszpańskimi i portugalskimi od końca XV w. aż do początku 
XIX w. Ten długi okres pozwolił na powstanie unikalnej kultury wyrażającej 

1 Szerzej: J. G. Navarro Floria, Derecho eclesiástico y libertad religiosa en la República Ar-
gentina, [w:] Estado, Derecho y Religión en América Latina, red. J. G. Navarro Floria, Buenos 
Aires – Madrid – Barcelona 2009.

2 Tenże, Religions and Law: Current Challenges in Latin America, [w:] Law and Religion in 
the 21st Century, red. S. Ferrari, R. Cristofori, London 2010, s. 112–127. Należy zauważyć, że 
w Ameryce Łacińskiej występują natywne kulty pochodzenia indiańskiego, często o pro-
weniencji prekolumbijskiej, kulty pochodzenia afrykańskiego wszędzie tam, gdzie istniało 
w okresie kolonialnym niewolnictwo, a także przywiezione przez licznych imigrantów reli-
gie wschodnie, które przyjęły się na latynoamerykańskim gruncie. Można dostrzec również 
tradycyjne Kościoły protestanckie przywiezione przez imigrantów z Europy oraz rosnącą 
liczbę wyznawców islamu. Mimo to nie dostrzega się wpływu tych różnic religijnych na sys-
tem relacji prawnowyznaniowych, są one widoczne raczej w sferze kulturowej.



390 Marta Osuchowska

się w języku, którym posługują się mieszkańcy Ameryki Łacińskiej. Kolej-
nym elementem identyfikującym Latynoamerykę jest religia, którą – obok 
aspektu wojskowego, politycznego czy ekonomicznego – należy uznać za 
czynnik kolonizacji. 

Związek religii i prawa istniejący w Ameryce Łacińskiej od czasów ko-
lonialnych doprowadził do powstania bliskich relacji władzy cywilnej z Ko-
ściołem katolickim, które wyrażały się normatywnie w  formie patronatu, 
najpierw królewskiego, a później narodowego. W praktyce Kościół zależał od 
władzy państwowej zarówno pod względem prawnym, jak i ekonomicznym. 
Działalność struktur kościelnych w obszarze administracji, szkolnictwa czy 
opieki medycznej, a także ewangelizacja ludności natywnej wpłynęły na do-
minującą pozycję Kościoła katolickiego nie tylko w obszarze religijnym, ale 
także społecznym. Próby podtrzymania tych powiązań podejmowały również 
rządy niepodległych państw, co wpłynęło na ukształtowanie się specyficznego 
systemu relacji wyznaniowych w regionie Ameryki Łacińskiej. Poza Meksy-
kiem, każdy kraj przyjmował strukturę konfesyjną, która z czasem, zwłaszcza 
po Soborze Watykańskim II, przechodziła ewolucję w model relacji świeckich 
przyjaznych czynnikowi religijnemu, choć ze szczególną pozycją instytucjo-
nalną Kościoła katolickiego. Przekazanie monopolu w  sferze prowadzenia 
nauczania religijnego Kościołowi katolickiemu na wiele lat odseparowało 
Latynosów od bezpośredniego kontaktu z innymi religiami czy wyznaniami 
chrześcijańskimi. Odczuwalne było to zwłaszcza w  sferze publicznej. Gwa-
rancje wolności religijnej były potwierdzane w konstytucjach, choć w życiu 
publicznym dominował kult katolicki, który z czasem stał się elementem pań-
stwowotwórczym wynikającym z tradycji i historii regionu. Należy zaznaczyć,  
że wolność religijna jako prawo człowieka rozwinęła się w  prawodawstwie 
państw latynoamerykańskich stosunkowo późno. Głównym czynnikiem 
wpływającym na taki stan rzeczy była silna dominacja Kościoła katolickiego 
w instytucjonalnym obszarze prawa wyznaniowego.

Stan rzeczy

Prawo do wolności religijnej jest jednym z podstawowych praw człowieka 
i  jako takie znajduje się ustawach zasadniczych państw demokratycznych 
oraz dokumentach międzynarodowych na każdym z  poziomów systemów 



391Wolność religijna w Ameryce Łacińskiej

ochrony. W tym ujęciu region Ameryki Łacińskiej należy rozpatrywać jako 
obszar państw demokratycznych, w  których gwarancje wolności sumienia 
i religii są zapewnione zarówno na szczeblu krajowym, jak i regionalnym – 
poprzez system międzyamerykański – a  także uniwersalnym. W  praktyce 
Ameryka Łacińska pod względem wyznaniowym jest regionem mało zróż-
nicowanym, stąd rozpoczęcie dyskusji o wolności religijnej w państwach la-
tynoamerykańskich było odsuwane w czasie. Dopiero przemiany kulturowe 
ostatnich lat, związane z rozwojem obecności w państwach regionu deno-
minacji ewangelikalnych wymusiły nowe regulacje na gruncie relacji pań-
stwo – Kościół. Kierunek oraz tempo zmian pozostają wprost proporcjonal-
ne do struktury wyznaniowej kraju oraz instytucjonalnej obecności Kościoła 
katolickiego w życiu społecznym3.

Tożsamość społeczeństw latynoamerykańskich zależy w dużym stopniu 
od czynnika religijnego, co znalazło odzwierciedlenie w ich liberalnych kon-
stytucjach. W społeczeństwach o wpływach katolickich model państwa był 
konfesyjny i  kolektywny, bo zakładano powszechność katolicyzmu wśród 
obywateli, chociaż z  poszanowaniem obecności innych wyznań. Obecnie 
ze względu na przemiany społeczne wynikające m.in. z transamerykańskich 
procesów migracyjnych i misyjnych, w tym amerykańskich kampanii ewan-
gelizacyjnych w Ameryce Łacińskiej w latach 70. i 80. XX w., konsolidacji 
konserwatywnych katolików w celu dążenia do zbudowania klasy średniej 
pod koniec lat 90. XX w. oraz świeckich wymogów nowego porządku mię-
dzynarodowego, krajowe systemy prawne dostosowują się do nowych re-
aliów4. W Ameryce Łacińskiej mamy obecnie do czynienia z umacnianiem 
się procesu sekularyzacji religii w jej judeochrześcijańskim wymiarze5.

3 M. González Sánchez, A. Sánchez-Bayón, El derecho eclesiástico de las Américas. Funda-
mentos socio-jurídicos y notas comparadas, Madrid 2009, s. 41–69.

4 Pew Research Center, Religion in Latin America. Widespread Change in a Historically 
Catholic Region, https://www.pewresearch.org/religion/2014/11/13/religion-in-latin-america/, 
dostęp z: 21.08.2024.

5 M. González Sánchez, A. Sánchez-Bayón, Libertades fundamentales en las Américas: deve-
nir de la libertad religiosa en América Latina, los Estados Unidos de América y el Sistema Interame-
ricano, „Revista Jurídica Universidad Autónoma De Madrid” 14 (2016), s. 107–125.

https://www.pewresearch.org/religion/2014/11/13/religion-in-latin-america/


392 Marta Osuchowska

Regulacja prawna: ustawodawstwo, orzecznictwo 

We wszystkich krajach regionu Ameryki Łacińskiej obowiązuje system pra-
wa kontynentalnego opartego na prawie rzymskim. Podział aktów prawnych 
w  nim stanowionych dotyczy rozróżnienia na źródła zasadnicze: Konsty-
tucję, ustawy, akty prawa administracyjnego oraz pozostałe (tzw. źródła II 
stopnia): orzecznictwo, doktrynę, zwyczaj, zasady ogólne prawa. 

Analiza zagadnienia wolności religijnej wymaga oceny gwarancji wpisa-
nych do tekstów konstytucji, traktatów międzynarodowych, konkordatów, 
umów zawartych między państwem a wyznaniami różnymi od katolicyzmu 
oraz tzw. ustaw wyznaniowych.

Konstytucje

W konstytucjach państw latynoamerykańskich czynnik religijny ma szcze-
gólne znaczenie, niezależnie od tego, czy wprost wymieniają one religię ka-
tolicką i Kościół katolicki, czy też nie odnoszą się do żadnego wyznania6. 
Najczęściej w państwach latynoamerykańskich uznaje się w ustawach zasad-
niczych „wolność sumienia”, „wolność religii” i  „wolność kultu”; pojęcia te 
są też stosowane przez doktrynę prawa konstytucyjnego i  wyznaniowego. 
W niektórych prawodawstwach występuje jednak wyłącznie „wolność kul-
tu”, co stanowi element podstawy państwa laickiego, jednocześnie akcen-
tując tę sferę w relacjach instytucjonalnych. Niezmienne na przestrzeni lat 
pozostaje umieszczanie w  preambułach konstytucji latynoamerykańskich 
formuły invocatio Dei. W żadnej z nich nie przybrała ona jednak uroczystej 
formuły. Pierwszeństwo w obszarze kwestii wyznaniowych w zdecydowanej 
większości przyznawane jest zakresowi indywidualnemu. Zostaje on redak-
cyjnie wyłączony z regulacji relacji państwo – Kościół. Instytucjonalne nor-
my prawa wyznaniowego w niewielu przypadkach połączono z prawem jed-
nostki do wolności sumienia i religii. Wolność sumienia i religii jako prawo 
podstawowe, wzorem konstytucji państw demokratycznych z innych regio-
nów świata, jest gwarantowane także w  państwach latynoamerykańskich. 

6 C. Asiain Pereira, Religion and religions in the Latin American Constitutional framework, 
[w:] Law, religion, constitution, red. C. Cianitto et al., London 2013, s. 125–149.



393Wolność religijna w Ameryce Łacińskiej

Najczęściej pojawia się w nich sformułowanie „każdy człowiek”. Konstytucja 
każdego państwa latynoamerykańskiego zawiera odniesienie do wolności 
religijnej. Różnice pomiędzy nimi dotyczą w największym stopniu zakresu 
instytucjonalnego, czyli pozycji podmiotów wyznaniowych w systemie pra-
wa krajowego. Większość konstytucji posiada inwokację, jednak określenie 
Boga nie jest skonkretyzowane. W części ustaw zasadniczych wprost wpisany 
został Kościół katolicki, ale nie w znaczeniu państwa konfesyjnego i religii 
dominującej, lecz z uwagi na tradycję religijną i historię kraju7.

Dziś prawie wszystkie państwa regionu można uznać za bezwyznanio-
we, bo choć w ich tekstach konstytucyjnych pozostały pewne reminiscencje 
(nominalne, formalne), to spora część z  tych krajów uległa stopniowej se-
kularyzacji. Proces ten należy powiązać z postanowieniami Soboru Waty-
kańskiego II, podczas którego oficjalnie uznano wolność religijną. Jedynym 
krajem formalnie najbliższym tradycyjnemu rozumieniu konfesjonalizmu 
jest Kostaryka8, jednakże pomimo wskazania, że religia katolicka jest tam 
religią państwa, oraz zobowiązania do jej utrzymania, wolność religijna jest 
zagwarantowana również poprzez dopuszczenie istnienia innych wyznań 
niż katolicyzm9. Jeśli chodzi o pozostałe kraje Ameryki Łacińskiej, wszystkie 
one uznają wolność religijną w swoich tekstach konstytucyjnych. 

Umowy międzynarodowe wielostronne

W regionie Ameryki Łacińskiej istnieją rozbieżności w klasyfikacji ochrony 
praw podstawowych, w zależności od interesów prowadzących do tworzenia 

7 W. Bar, Kwestie wyznaniowe w konstytucjach krajów Ameryki Łacińskiej, [w:] Prawo wyzna-
niowe w systemie prawa państwowego. Materiały I Ogólnopolskiego Sympozjum Prawa Wyznaniowe-
go, Kazimierz Dolny, 14–16.1.2003, red. A. Mezglewski, Lublin 2004, s. 143–191.

8 Artykuł 75 Konstytucji z 1949 r.: „Religia katolicka, apostolska, rzymska jest religią 
Państwa, która przyczynia się do jego utrzymania, nie przeszkadzając w swobodnym wyzna-
waniu w Republice innych religii, które nie są sprzeczne z powszechną moralnością i dobry-
mi obyczajami” („La Religión Católica, Apostólica, Romana es la del Estado, el cual contribuye a su 
mantenimiento, sin impedir el libre ejercicio en la República de otros cultos que no se opongan a la 
moral universal ni a las buenas costumbres”). W związku z tym przysięga, którą muszą składać 
urzędnicy państwowi, zawiera bezpośrednie odwołanie do Boga – zob. art. 194 Konstytucji.

9 Ponadto rozszerzająca interpretacja art. 75 przyjęta przez Izbę Konstytucyjną pozwa-
la przezwyciężyć pozorny konfesjonalizm poprzez uznanie demokratycznego państwa wraz 
z zachowaniem wolności religijnej.



394 Marta Osuchowska

wielostronnych koalicji na rzecz promowania praw człowieka. Dlatego ist-
nieje tam szereg organizacji i instytucji, których zadaniem jest ich promocja 
i ochrona10. Spowodowane jest to zmianami globalnymi, w tym poszukiwa-
niem wzmocnienia tożsamości poza propozycjami społecznymi i państwo-
wymi, poszukiwaniem bliższych więzi kulturowych poza zwykłymi wymo-
gami integracji gospodarczej i politycznej. Spośród wszystkich istniejących 
możliwości ochrony praw człowieka w Ameryce Łacińskiej gwarancje mię-
dzyamerykańskiego systemu regionalnego wykazują się największą trwało-
ścią i skutecznością, co wynika także z jego instytucyjnego umiejscowienia 
w ramach największej i najstarszej organizacji w obu Amerykach, czyli Or-
ganizacji Państw Amerykańskich (OPA). Ideologiczną podstawą systemu 
jest Amerykańska Deklaracja Praw i Obowiązków Człowieka z 1948 r., zaś 
normatywną – Amerykańska Konwencja Praw Człowieka, zwana Paktem 
z San José, z 1969 r., która ustanowiła jej główne instytucje, tj. Międzyame-
rykańską Komisję Praw Człowieka (dalej: Komisja) i  Międzyamerykański 
Trybunał Praw Człowieka (dalej: Trybunał). Większość państw latynoame-
rykańskich, najczęściej po powrocie do demokracji w latach 80. XX w., ra-
tyfikowała Amerykańską Konwencję Praw Człowieka oraz wyraziła swoją 
akceptację dla jurysdykcji Trybunału do rozpatrywania nawet spornych 
spraw. Należy zauważyć, że w przeciwieństwie do innych współczesnych tek-
stów międzynarodowych, Konwencja w art. 12 i 13 formułuje odrębne, choć 
powiązane prawo do wolności sumienia i wyznania, jak również prawo do 
wolności religii lub przekonań oraz prawo do wolności myśli i wypowiedzi11. 

10 Wspólnota Andyjska posiada Trybunał Sprawiedliwości, System Integracji Środko-
woamerykańskiej posiada Środkowoamerykański Trybunał Sprawiedliwości, Wspólnota 
Karaibska (CARICOM) posiada Karaibski Trybunał Sprawiedliwości, a także inne organy 
sektorowe, takie jak Rzecznik Praw Obywatelskich.

11 Artykuł 12: „1. Każdy ma prawo do wolności sumienia i religii. Prawo to obejmuje wol-
ność posiadania lub zmiany swej religii lub przekonań oraz wolność praktykowania lub upo-
wszechniania swej religii lub przekonań, indywidualnie lub wspólnie z innymi, publicznie 
lub prywatnie. 2. Nikt nie będzie poddany ograniczeniom, które mogłyby stanowić zamach 
na jego wolność posiadania lub zmiany swej religii lub przekonań. 3. Wolność uzewnętrznia-
nia swej religii lub przekonań może podlegać jedynie takim ograniczeniom przewidzianym 
przez prawo, które są konieczne dla ochrony bezpieczeństwa publicznego, porządku, zdro-
wia lub moralności albo praw i wolności innych osób. 4. Rodzice lub opiekunowie, w zależ-
ności od przypadku, mają prawo do zapewnienia swym dzieciom lub podopiecznym wy-
chowania religijnego i moralnego, które jest zgodne z ich własnymi przekonaniami.” Ważne 
normy powiązane z prawem do wolności religii wprowadzone zostały również w zakresie 
granicy wolności wypowiedzi, prawa do zrzeszania się oraz zakazu dyskryminacji.



395Wolność religijna w Ameryce Łacińskiej

Ochrona wolności religijnej w systemie międzyamerykańskim dla krajów la-
tynoamerykańskich w praktyce ma tendencję do dostosowania się do nowej 
wizji ochrony wolności religijnej, zorientowanej na konsolidację praw lud-
ności tubylczej i kolektywizm, nadając priorytet dostępowi do praw trzeciej 
generacji, pośrednio także poprzez denaturalizację wolności religijnej w tra-
dycyjnym rozumieniu. Te symptomy zmian potwierdza i  umacnia obecny 
trend w orzecznictwie Trybunału, który na mocy art. 12 Konwencji Amery-
kańskiej służy do dopuszczania i rozstrzygania spraw związanych z prawami 
zbiorowymi ludów tubylczych, które w przeciwnym razie nie mogłyby być 
w ten sposób chronione. Dlatego chociaż przez pewien czas system między-
amerykański nie poświęcał wiele uwagi wolności religijnej, obecnie zaczyna 
to robić, ponieważ stanowi ona pośrednią formę domagania się poszanowa-
nia praw zbiorowych12.

Wszystkie kraje Ameryki Łacińskiej są członkami ONZ, zatem każdemu 
mieszkańcowi regionu przysługuje ochrona wynikająca z systemu uniwersal-
nego ochrony praw człowieka opartego na Karcie Narodów Zjednoczonych 
oraz traktatach. 

Konkordaty i umowy z podmiotami wyznaniowymi

Praktyka podpisywania umów konkordatowych w państwach latynoamery-
kańskich ma długą historię13. Obecnie dziesięć państw ma podpisaną umowę 
ze Stolicą Apostolską14, przy czym Boliwia, Brazylia, Paragwaj i Salwador po-
siadają specjalne umowy dotyczące ustanowienia Ordynariatu Wojskowego. 
Argentyna, Republika Dominikany, Ekwador, Kolumbia, Peru i Wenezuela, 
oprócz innych szczegółowych umów ze Stolicą Apostolską, mają Konkordat 
o  charakterze całościowym, który obejmuje szerokie spektrum zagadnień 

12 H. Fix Zamudio, Libertad religiosa en el Sistema Interamericano de protección de los De-
rechos Humanos, [w:] La libertad religiosa y de conciencia ante la justicia constitucional. Actas del 
VIII Congreso Internacional de Derecho Eclesiástico del Estado, red. J. Martínez-Torrón, Granada 
1998, s. 95–105.

13 M. Osuchowska, La influencia de la Iglesia católica en América Latina según las normas 
concordatarias – estudios histórico-jurídicos, „Revista del CESLA” 17 (2014), s. 63–86; taż, Kon-
kordaty podpisane z państwami Ameryki Łacińskiej do końca XIX wieku, „Kwartalnik Prawa Pu-
blicznego” 1–2 (2014), s. 7–17.

14 J. Krukowski, Konkordaty współczesne. Doktryna, teksty 1964–1994, Warszawa 1995.



396 Marta Osuchowska

(m.in. uznanie skuteczności cywilnej oświadczeń o kanonicznej nieważno-
ści małżeństwa, zwolnienie ze służby wojskowej duchownych i zakonników, 
swobodę zakładania placówek edukacyjnych i nauczania religii katolickiej, 
uregulowanie systemu pomocy religijnej), stawiając Kościół katolicki w sytu-
acji uprzywilejowanej w stosunku do innych wyznań.

Umowy podpisywane z niekatolickimi związkami wyznaniowymi w kra-
jach Ameryki Łacińskiej w praktyce istnieją tylko w Kolumbii. Kolumbijska 
Ustawa nr 133 z 1994 r., w nawiązaniu do prawa do wolności religijnej i wol-
ności kultu uznanego w art. 19 Konstytucji, w art. 15 ustanawia możliwość 
podpisywania umów tego rodzaju. W pozostałych krajach brak jest jakich-
kolwiek porozumień dwu- lub wielostronnych w tym zakresie, choć w teorii 
podstawy prawne do ich podpisania istnieją także w Peru (art. 50 Konstytu-
cji) oraz Argentynie (projekt ustawy o wolności religijnej).

Ustawy 

Wszystkie kraje latynoamerykańskie uznają wolność religijną za prawo pod-
stawowe, ale tylko nieliczne uregulowały ją w ustawach. Pośród państw, któ-
re już wprowadziły specjalne przepisy w tym zakresie, jest Chile, które uczy-
niło to na mocy Ustawy nr 19638 z 1999 r., ustanawiając przepisy dotyczące 
powstawania kościołów i organizacji religijnych, choć pierwsze artykuły tej 
ustawy odnoszą się także do uznania i ochrony wolności religijnej. W Ko-
lumbii w tym zakresie obowiązuje Ustawa nr 133, która rozwija prawo do 
wolności religijnej i kultu religijnego. W Peru ustawa wyznaniowa (Ustawa 
nr 29636) obowiązuje od 2010 r., zaś w Boliwii od 2019 r. (Ustawa nr 1161).
Wśród krajów, które posiadają projekty ustaw o wolności religijnej są: We-
nezuela (Anteproyecto de Ley de Religión y culto z 2003 r.) oraz Argentyna, 
która pracuje nad ustawą o wolności religijnej od 1990 r.

Meksykańska Ustawa o stowarzyszeniach religijnych i kulcie publicznym 
z 1992 r. (Ley Mexicana de Asociaciones Religiosas y Culto Público) stwierdza, że 
podstawą jej norm jest historyczna zasada rozdziału państwa od kościołów. 
Wśród praw uznanych dla związków wyznaniowych wymienia natomiast: 
możliwość przynależności do denominacji, swobodę w  organizowaniu 
struktur wewnętrznych oraz w formowaniu i mianowaniu ministrów kultu, 
wykonywanie aktów publicznego kultu religijnego, o ile nie są one sprzeczne 



397Wolność religijna w Ameryce Łacińskiej

z  prawem, udział w  tworzeniu, administrowaniu, wspieraniu i  prowadze-
niu prywatnych instytucji pomocowych, edukacyjnych i zdrowotnych pod 
warunkiem, że nie są one nastawione na zysk, i – zgodnie z odpowiednim 
ustawodawstwem – korzystanie w celach religijnych z dóbr należących do 
narodu na zasadach określonych w odpowiednich przepisach. 

O  wiele dokładniej określono normy związane z  obecnością kultów. 
W Ekwadorze obowiązuje Ustawa o kultach z 1937 r. (Ley de Cultos), a w 2000 r.  
zatwierdzono rozporządzenie, które określa sposób ubiegania się o rejestra-
cję i jej wymogi. W Argentynie Ustawa nr 21745 z 1978 r. tworzy Krajowy Re-
jestr Kultów (Registro Nacional de Cultos)15 i ustanawia system obowiązkowej 
rejestracji, z wyjątkiem Kościoła katolickiego, który to cieszy się uznaniem 
konstytucyjnym oraz szczególną pozycją w kodeksie cywilnym jako osoba 
prawna o  charakterze publicznym. W  Argentynie podmioty religijne są 
uznawane za prywatne osoby prawne i po wpisaniu do Krajowego Rejestru 
mają prawo ubiegać się o uznanie ich za osoby prawne i podmioty pożytku 
publicznego. 

W pozostałych krajach Ameryki Łacińskiej nie ma specjalnych przepisów 
dotyczących wolności religijnej lub związków wyznaniowych. Ogólnie rzecz 
biorąc, związki wyznaniowe podlegają prawu powszechnemu i po uzyskaniu 
osobowości prawnej dysponują w niektórych przypadkach różnymi rodzaja-
mi finansowania16.

Orzecznictwo

Podejmowane dotychczas przez Trybunał sprawy bezpośrednio dotyczące 
prawa do wolności sumienia i religii to: „Ultima Tentación de Cristo” (Olmedo 
Bustos i inni) przeciwko Chile z 5 lutego 2001 r., zaś pośrednio Masacre Plan de 
Sánchez przeciwko Gwatemali z 29 kwietnia 2004 r.17.

15 M. Osuchowska, Krajowy Rejestr Kultów jako forma regulacji pozycji instytucjonalnej 
niekatolickich związków religijnych w  Argentynie, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 11 (2019),  
s. 173–187.

16 Taż, Prawne podstawy ochrony wolności religijnej w państwach latynoamerykańskich, [w:] 
Prawa człowieka w Ameryce Łacińskiej. Teoria i praktyka, red. K. Derwich, M. Kania, Kraków 
2014, s. 87–110.

17 W. Bar, Wolność religijna w  latynoamerykańskim systemie ochrony praw człowieka, „Stu-
dia z Prawa Wyznaniowego” 4 (2002), s. 79–90; Wyrok Międzyamerykańskiego Trybunału 
Praw Człowieka z dnia 5 lutego 2001 r. w sprawie „La Última Tentación de Cristo” (Olmedo 



398 Marta Osuchowska

Aspekty praktyczne

Pojawiające w  praktyce problemy związane z  regulacją wolności religijnej 
w  państwach latynoamerykańskich dotyczą określenia prawnych ram dla 
działań podejmowanych przez związki religijne. Po pierwsze należy ustalić, 
z kim władze państwowe powinny prowadzić dialog, które z grup wyznanio-
wych uznać należy za trwałe instytucje w znaczeniu kościołów (a nie jedynie 
za wyraz wspólnotowego manifestowania przekonań konfesyjnych), a także 
w  jaki sposób to uczynić i w  jakim zakresie. Z drugiej strony uwzględnić 
należy prawa mniejszości religijnych, także w aspekcie tworzenia instytucjo-
nalnych form ich funkcjonowania. 

Dzisiaj konstytucje państw Ameryki Łacińskiej uznają wolność religijną 
w mniejszym lub większym stopniu. Trudności leżą zazwyczaj w ustawach 
i przepisach administracyjnych, które chronią to prawo i regulują jego eks-
presję w przestrzeni publicznej. Główne problemy skupiają się wokół zmian 
demograficznych oraz relacji instytucjonalnych w  nawiązaniu do wzrostu 
liczebności kultów natywnych, a także praktykowania niekatolickich kultów 
w przestrzeni publicznej. 

W  przeciwieństwie do tradycyjnych modeli uznawania religii w  syste-
mach prawnych, które ułatwiły pozytywizację systemów wierzeń, a  także 
administracyjną organizację i wyróżnienie osobowości prawnej oraz okre-
ślenie miejsca podmiotów religijnych w przestrzeni publicznej, w państwach 
latynoamerykańskich trudno jest dokonać takiej klasyfikacji. W Ameryce 
Łacińskiej rozwój zinstytucjonalizowanych form religijności prowadzi się 
wbrew tym modelom, uzupełniając paradygmat o alternatywę autochtoni-
styczną – co z kolei skutkuje zaostrzeniem jego przeciwwagi w postaci po-
stawy neokonserwatywnej.

Bustos i  in.) przeciwko Chile, https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/Seriec_73_esp.
pdf; Wyrok Międzyamerykańskiego Trybunału Praw Człowieka z dnia 19 listopada 2004 r. 
w sprawie Masacre Plan de Sánchez przeciwko Gwatemali, https://www.corteidh.or.cr/docs/ca-
sos/articulos/seriec_116_esp.pdf, dostęp z: 20.08.2024.

https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/Seriec_73_esp.pdf
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/Seriec_73_esp.pdf
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_116_esp.pdf
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_116_esp.pdf


399Wolność religijna w Ameryce Łacińskiej

Bibliografia

Ź r ó d ł a

Amerykańska Konwencja Praw Człowieka przyjęta w San José w dniu 22 listopada 
1969 r., OAS Treaty Series No. 36; 1144 UNTS 123; 9 ILM 99 (1969). Polski tekst 
[w]: orac. B. Gronowska, T. Jasudowicz, C. Mik, Prawa człowieka. Dokumenty mię-
dzynarodowe, Toruń 1993.

O p r a c o w a n i a

Asiaín Pereira C., Religion and Religions in the Latin American Constitutional Frame-
work, [w:] Law, religion, constitution: freedom of religion, equal treatment and the law, 
red. C. Cinanitto et. al., London 2013, s. 125–149.

Bar W., Kwestie wyznaniowe w  konstytucjach krajów Ameryki Łacińskiej, [w:] Prawo 
wyznaniowe w systemie prawa państwowego. Materiały I Ogólnopolskiego Sympozjum 
Prawa Wyznaniowego, Kazimierz Dolny, 14–16.1.2003, red. A. Mezglewski, Lublin 
2004, s. 143–191.

Bar W., Wolność religijna w latynoamerykańskim systemie ochrony praw człowieka, „Stu-
dia z Prawa Wyznaniowego” 4 (2002), s. 79–90.

Celis Brunet A., Libertad religiosa, igualdad y autonomía de las entidades religiosas en 
Chile, [w:] Autonomía de las entidades religiosas, libertad religiosa e igualdad. Análisis 
jurídico del respeto del principio de autonomía en las Américas, España e Israel, Lima 
2017, s. 64–84.

Fix Zamudio H., Libertad religiosa en el Sistema Interamericano de protección de los Dere-
chos Humanos, [w:] La libertad religiosa y de conciencia ante la justicia constitucional. 
Actas del VIII Congreso Internacional de Derecho Eclesiástico del Estado, red. J. Mar-
tínez-Torrón, Granada 1998, s. 95–105. 

González Sánchez M., Sánchez-Bayón A., El derecho eclesiástico de las Américas. Fun-
damentos socio-jurídicos y notas comparadas, Madrid 2009.

González Sánchez M., Sánchez-Bayón A., Libertades fundamentales en las Américas: 
devenir de la libertad religiosa en América Latina, los Estados Unidos de América y el 
Sistema Interamericano, „Revista Jurídica Universidad Autónoma De Madrid” 14 
(2016), s. 107–125.

Krukowski J., Konkordaty współczesne. Doktryna, teksty 1964–1994, Warszawa 1995.
Navarro Floria J. G., Derecho eclesiástico y libertad religiosa en la República Argentina, [w:] 

Estado, Derecho y Religión en América Latina, red. J. G. Navarro Floria, Buenos 
Aires – Madrid – Barcelona 2009, s. 53-70.

Navarro Floria J. G., Religions and Law: Current Challenges in Latin America, [w:] Law and 
Religion in the 21st Century, red. S. Ferrari, R. Cristofori, London 2010, s. 112–127.

Navarro Floria J. G., Padilla N., Lo Prete O., Derecho y religión: Derecho Eclesiástico Ar-
gentino, Buenos Aires 2014.



400 Marta Osuchowska

Osuchowska M., Konkordaty podpisane z państwami Ameryki Łacińskiej do końca XIX 
wieku, „Kwartalnik Prawa Publicznego” 1–2 (2014), s. 7–17.

Osuchowska M., Krajowy Rejestr Kultów jako forma regulacji pozycji instytucjonalnej 
niekatolickich związków religijnych w Argentynie, „Przegląd Prawa Wyznaniowego” 
11 (2019), s. 173–187.

Osuchowska M., La influencia de la Iglesia católica en América Latina según las nor-
mas concordatarias – estudios histórico-jurídicos, „Revista del CESLA” 17 (2014),  
s. 63–86.

Osuchowska M., Prawne podstawy ochrony wolności religijnej w  państwach latyno-
amerykańskich, [w:] Prawa człowieka w Ameryce Łacińskiej. Teoria i praktyka, red.  
K. Derwich, M. Kania, Kraków 2014, s. 87–110.

Patiño Reyes A., Libertad religiosa y principio de cooperación en Hispanoamérica, México 
2011.

Prieto V., Libertad religiosa, laicidad, autonomía, Bogota 2015.

N e t o g r a f i a

Conciencia Nacional por la Libertad Religiosa: https://conciencianacional.org/, do-
stęp z: 07.09.2024.

Consejo Argentino para la Libertad Religiosa: http://www.calir.org.ar/, dostęp z: 
07.09.2024.

Consorcio Latinoamericano de Libertad Religiosa: https://www.libertadreligiosa.
org/, dostęp z: 07.09.2024.

International Consortium for Law and Religion Studies: https://www.iclars.org/in-
dex.html, dostęp z: 07.09.2024.

Pew Research Center, Religion in Latin America. Widespread Change in a Historically 
Catholic Region, https://www.pewresearch.org/religion/2014/11/13/religion-in-la-
tin-america/, dostęp z: 07.09.2024.

Wyrok Międzyamerykańskiego Trybunału Praw Człowieka z dnia 5 lutego 2001 r. 
w  sprawie „La Última Tentación de Cristo” (Olmedo Bustos i  in.) przeciwko Chile, 
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/Seriec_73_esp.pdf

Wyrok Międzyamerykańskiego Trybunału Praw Człowieka z  dnia 19 listopada 
2004 r. w sprawie Masacre Plan de Sánchez przeciwko Gwatemali, https://www.cor-
teidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_116_esp.pdf, dostęp z: 20.08.2024.

https://conciencianacional.org/
http://www.calir.org.ar/
https://www.libertadreligiosa.org/
https://www.libertadreligiosa.org/
https://www.iclars.org/index.html
https://www.iclars.org/index.html
https://www.pewresearch.org/religion/2014/11/13/religion-in-latin-america/
https://www.pewresearch.org/religion/2014/11/13/religion-in-latin-america/
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/Seriec_73_esp.pdf
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_116_esp.pdf
https://www.corteidh.or.cr/docs/casos/articulos/seriec_116_esp.pdf


Dr Weronika K U DŁ A
Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie 

Wolność religijna w Ameryce Północnej

Wprowadzenie

Ameryka Północna to kontynent geograficznie obejmujący trzy główne pań-
stwa: Stany Zjednoczone, Kanadę i Meksyk. Cechą charakterystyczną tego 
kontynentu jest duża różnorodność religijna będąca wynikiem zarówno hi-
storycznych migracji, jak i  współczesnych trendów kulturowych. Wolność 
religijna i  pluralizm są fundamentalnymi cechami społeczeństw w  USA 
i Kanadzie, Meksyk zaś pozostaje krajem głęboko katolickim, choć również 
otwartym na inne tradycje religijne1. Niniejsze opracowanie koncentruje się 
na przedstawieniu różnych podejść do interpretacji wolności religijnej wy-
stępujących na gruncie prawa konstytucyjnego USA i Kanady, które w spo-
sób symptomatyczny wskazują na aktualne trudności w ochronie wolności 
religijnej w różnych kontekstach społecznych i prawnych.

Wolność religijna w USA umocowana w I Poprawce do Konstytucji USA, 
która zabrania uchwalania ustaw wprowadzających religię państwową lub 
zabraniających swobodnego wykonywania praktyk religijnych, ujmowana 

1 Zob. hasło „Wolność religijna w Ameryce Łacińskiej” uwzględniające zagadnienia 
związane z wolnością religijną w Meksyku. 



402 Weronika Kudła

jest w kategoriach bezwyznaniowości oraz neutralności. Nieostrość obu tych 
terminów doprowadziła do wykształcenia w orzecznictwie Sądu Najwyższe-
go USA, które ma znaczenie pierwszorzędne w kształtowaniu treści obowią-
zujących norm prawnych, dwóch koncepcji opisujących stosunek państwa do 
wolności religijnej: separacjonizmu i akomodacjonizmu. Teorie te w różny 
sposób definiują pojęcie neutralności państwa w odniesieniu do sfery religij-
nej. Separacjonizm każe wprowadzać ścisły rozdział między obiema sferami, 
podczas gdy akomodacjonizm pozwala na ich wzajemną symbiozę, dopusz-
czając dostosowywanie się państwa, w określony sposób i do pewnego stop-
nia, do potrzeb religijnych obywateli. 

W  Kanadzie wolność religijna jest chroniona przez Kanadyjską Kartę 
Praw i Wolności, która zapewnia każdemu obywatelowi prawo do wyzna-
wania, praktykowania i szerzenia swojej religii. Kanada nie ma jednak wy-
raźnego odpowiednika amerykańskiej zasady rozdziału kościoła i państwa. 
Zamiast tego, kanadyjski system prawny jest oparty na zasadzie akceptacji 
różnorodności religijnej i ochrony wolności religijnej w kontekście plurali-
zmu. W orzecznictwie Sądu Najwyższego Kanady pojawiają się dwie główne 
koncepcje odnoszące się do stosunku państwa do religii: wielokulturowo-
ści i akomodacji religijnej. W ten sposób, kanadyjski system prawny opiera 
się na inkluzywnej i zróżnicowanej interpretacji wolności religijnej, uznając 
zarówno indywidualną wolność praktykowania religii, jak i  społeczną od-
powiedzialność za wspieranie różnych religii w ramach pluralistycznego spo-
łeczeństwa.

Istota 

W Stanach Zjednoczonych, których liczba ludności szacowana jest na 340 
milionów osób2, chrześcijaństwo pozostaje dominującą religią, wyznawa-
ną przez 66% populacji, choć odsetek ten spadł z około 78% w 2006 roku. 
Religie niechrześcijańskie obejmują 6% populacji, w tym Żydzi (2%), muzuł-
manie, buddyści i hindusi (po ok. 1%). Znaczący wzrost odnotowano wśród 

2 United States Census Bureau, Quick Facts United States (stan na 1 lipca 2024): https:// 
www.census.gov/quickfacts/fact/table/US/PST045224?utm_source=chatgpt.com,  dostęp  z: 
30.12.2024. 

https://www.census.gov/quickfacts/fact/table/US/PST045224?utm_source=chatgpt.com
https://www.census.gov/quickfacts/fact/table/US/PST045224?utm_source=chatgpt.com


403Wolność religijna w Ameryce Północnej

osób niezwiązanych z żadną religią, które w 2023 roku stanowią 27% społe-
czeństwa (5% ateiści, 5% agnostycy, 17% deklaruje wiarę w „nic konkretne-
go”). Zmiany w strukturze religijnej USA wskazują na spadek liczby białych 
chrześcijan oraz wzrost liczby osób niereligijnych, szczególnie w młodszych 
grupach wiekowych3.

W Kanadzie, której populacja wynosi 40,5 miliona, chrześcijaństwo jest 
największą religią, wyznawaną przez 63,2% społeczeństwa4. Największą gru-
pę stanowią katolicy rzymscy (29,9%), a mniejsze grupy to Zjednoczony Ko-
ściół Kanady (3,3%) i anglikanie (3,1%). Pozostałe tradycje chrześcijańskie, ta-
kie jak baptyści, prawosławni, prezbiterianie, luteranie i zielonoświątkowcy, 
obejmują mniej niż 2% populacji każda. Osoby bez przynależności religijnej 
lub świeckie stanowią 26,3% mieszkańców. Wśród religii niechrześcijańskich 
3,7% to muzułmanie, 1,7% hinduiści, 1,4% buddyści, 1,2% sikhowie, 1,2% oso-
by wyznające inne religie, a 1% to Żydzi. Tradycyjną duchowość rdzennych 
mieszkańców praktykuje 0,2% populacji (około 18 000 osób), z czego 90,2% 
to przedstawiciele Pierwszych Narodów. Jednak prawie połowa rdzennych 
mieszkańców (47%) deklaruje brak przynależności religijnej.

Wolność religijna w USA uznawana jest za fundamentalne prawo, na któ-
rym opierają się wszystkie inne prawa jednostki. To przekonanie znalazło 
swe odzwierciedlenie w Karcie Praw (Bill of Rights) ratyfikowanej 15 grudnia 
1791 r. i zawierającej pierwsze dziesięć poprawek do Konstytucji odnoszących 
się do podstawowych praw i wolności obywatelskich w USA. Wolność reli-
gijna wymieniona w I Poprawce na pierwszym miejscu obok wolności słowa, 
prasy, zgromadzeń oraz petycji ma więc wartość szczególną i tak należy ją 
traktować przy podejmowaniu określonych działań przez organy państwa. 
Dominującym i historycznie uwarunkowanym przekonaniem jest brak inge-
rencji w sferę religijną obywatela i grup wyznaniowych, by mogła się ona bez 
przeszkód rozwijać. Jednocześnie kwestią sporną pozostaje zakres jej oddzia-
ływania na sferę publiczną, która ma pozostać wobec niej neutralna. 

Sposoby przejawiania owej neutralności przez państwo doprowadziły do 
wykształcenia się dwóch modeli wolności religijnej – separacjonizmu oraz 

3 2023 PRRI Census of American Religion: County-Level Data on Religious Identity and Di-
versity: https://www.prri.org/research/census-2023-american-religion/, dostęp z: 30.12.2024. 

4 U.S. Department of State, 2023 Report on International Religious Freedom: Canada: https://
www.state.gov/reports/2023-report-on-international-religious-freedom/canada/, dostęp z: 30. 
12.2024. 

https://www.prri.org/research/census-2023-american-religion/
https://www.state.gov/reports/2023-report-on-international-religious-freedom/canada/
https://www.state.gov/reports/2023-report-on-international-religious-freedom/canada/


404 Weronika Kudła

akomodacjonizmu. Ich cechą wspólną jest oparcie się na przekonaniu, że 
człowiek jest bytem religijnym. Różne są jednak sposoby uwzględniania jego 
religijności w sferze publicznej. Sąd Najwyższy USA jako naczelny organ są-
downictwa amerykańskiego pełni rolę ostatecznego arbitra w rozstrzyganiu 
kolizji między swobodą wolności religijnej a pozostałymi prawami o charak-
terze świeckim. Wytyczanie granic między nimi następuje w odniesieniu do 
konkretnych stanów faktycznych zawartych w sprawach, które SN USA zgo-
dził się rozpatrzyć. Oparcie się na decyzjach wydanych przez SN USA oraz 
opublikowanych wraz z nimi uzasadnieniach, zdaniach zbieżnych i odręb-
nych pozwala zrekonstruować linię orzeczniczą odnoszącą się do znaczenia 
formalnego przepisów zawartych w  Konstytucji USA, która to nierzadko 
ulega lekkiemu zachwianiu, a nawet całkowitej zmianie. 

Zasadniczym, nie podlegającym żadnym modyfikacjom trzonem pozo-
stają dwie klauzule religijne zawarte w  I  Poprawce, a  są nimi: 1) klauzula 
zakazu ustanawiania religii państwowej, określana jako establishment clause, 
mówiąca o  tym, że „żadna ustawa Kongresu nie będzie respektować usta-
nowienia religii” („Congress shall make no law respecting an establishment of re-
ligion”) oraz 2) klauzula wolności religijnej, określana jako free exercise clause, 
która z kolei stanowi, że Kongres nie będzie również wprowadzał ustaw „za-
braniających swobodnego wykonywania praktyk religijnych” („[or] prohibiting 
the free exercise thereof”). Razem wyrażają one amerykańską koncepcję ukła-
dania stosunków między sferą religii a państwem. Nie działają one niezależ-
nie od siebie, żadna z nich nie ma pierwszeństwa przed drugą, tworzą one 
system naczyń połączonych, jakim jest wolność religijna. Model ten przyjęło 
się określać separacją czystą opartą na zasadzie neutralności, w odróżnieniu 
od francuskiego wzorca laickości wrogiej wobec wszelkich przejawów religii 
w życiu publicznym. 

Z  uwagi na obowiązujący w  USA system common law (inaczej system 
prawa precedensowego, charakterystyczny dla krajów anglosaskich, w któ-
rym kluczową rolę odgrywają rozstrzygnięcia wydane przez sąd w określo-
nej sprawie i zasadniczo powielane przez inne sądy w podobnych sprawach) 
kształt wolności religijnej jest jednak ściśle zależny od obszaru, w którym się 
ona uwidacznia. Inaczej kształtuje się bowiem w sferze edukacji, podatków 
i finansów, eksponowania symboli religijnych czy uwzględniania potrzeb re-
ligijnych obywateli w sferze pracy zawodowej i świadczonych usług publicz-
nych. Obraz wolności religijnej w USA jest bowiem zróżnicowany wprost 



405Wolność religijna w Ameryce Północnej

proporcjonalnie do pluralizmu religijnego, etnicznego i kulturowego, które 
są wyznacznikami społeczeństwa amerykańskiego od początku wyodrębnie-
nia się pierwszych kolonii na kontynencie amerykańskim. 

Kanada jest państwem świeckim, bez ustanowionego kościoła państwo-
wego ani oficjalnej religii. Niemniej jednak jej prawo i instytucje zostały głę-
boko ukształtowane przez chrześcijańskie nauki i tradycje, które wpłynęły na 
wiele wartości, takich jak równość i prawa człowieka. Pod względem praw-
nym jednak chrześcijaństwo nie posiada wyższego statusu niż jakikolwiek 
inny system religijny lub światopoglądowy. Kanada staje się coraz bardziej 
społeczeństwem wielokulturowym i wielowyznaniowym, a wolność wszyst-
kich Kanadyjczyków do wyznawania (lub niewyznawania) dowolnej religii 
jest chroniona przez Kanadyjską Kartę Praw i Wolności. Akt ten w Sekcji 2 
uznaje wolność sumienia i religii za jedno z fundamentalnych praw. Ponadto 
gwarantuje się wszystkim wolność myśli, przekonań i wyrażania opinii. 

Kanada posiada unikalny system prawny, który łączy elementy common 
law i prawa cywilnego. Wynika to z jej historycznego dziedzictwa jako byłej 
kolonii brytyjskiej i francuskiej. Ten dualizm prawniczy wpływa na organi-
zację i funkcjonowanie prawa w Kanadzie, czyniąc ją jednym z nielicznych 
państw na świecie, które skutecznie integrują oba systemy prawne w ramach 
federalnego modelu konstytucyjnego. Większość prowincji i terytoriów Ka-
nady stosuje system common law, który opiera się na zasadzie precedensu po-
dobnie jak w  Stanach Zjednoczonych. Wyjątkową pozycję w  kanadyjskim 
systemie prawnym zajmuje prowincja Quebec, gdzie w sprawach cywilnych 
stosowane jest prawo oparte na tradycji prawa rzymskiego, inspirowane Ko-
deksem Napoleona.

Historyczne ujęcie

Stany Zjednoczone

Obecny kształt wolności religijnej w USA i odmienne rozumienie roli religii 
i państwa w życiu obywateli są zakorzenione głównie w historii tworzenia 
się społeczności amerykańskiej, której początki sięgają XVI-wiecznego kolo-
nializmu. Nowo powstałe kolonie tworzyli ludzie, dla których jednym z po-
wodów osiedlenia się była ucieczka przed prześladowaniami religijnymi, na 



406 Weronika Kudła

jakie byli narażeni przebywając na Starym Kontynencie. Ideą stojącą u pod-
staw tworzenia zrębów amerykańskiego narodu była chęć ochrony religii 
przez wpływami politycznymi, nie odwrotnie. Odsunięcie religii od wpły-
wów władzy pozwoliło prezbiterianom, anglikanom, baptystom, metody-
stom, katolikom, luteranom, purytanom, amiszom, kwakrom, mormonom 
i Żydom na stworzenie jednego wspólnego narodu, w którym nadal mogli 
oni pielęgnować swoją religijną i kulturową indywidualność oraz odrębność. 
Należyte ukształtowanie prawodawstwa, które by realizowało to założenie 
spoczęło na Ojcach Założycielach. 

Thomas Jefferson, uważający się za deistę, religią określił sprawę, która 
dotyczy jedynie dwóch podmiotów – Boga i człowieka. Skoro zaś wolą całego 
narodu było ustanowić prawo, które zakazuje uchwalania ustaw wprowa-
dzających religię państwową lub zabraniających swobodnego wykonywania 
praktyk religijnych, to najlepszym sposobem pozwalającym na jego realizację 
byłoby wzniesienie „muru separacji” między religią a państwem, co dało po-
czątek koncepcji separacji. 

Podobnie rozumował jego następca – James Madison. W  1785 r. napi-
sał jedno z  najważniejszych dzieł na temat rozdziału kościoła od państwa 
– Memorial and Remonstrance against Religious Assessments, w którym przed-
stawił wyższość idei wolności religijnej nad samą jedynie tolerancją, do cze-
go doprowadziły go osobiste doświadczenia. Jako mieszkaniec stanu Wirgi-
nia, w którym Kościół anglikański miał status oficjalnej religii państwowej, 
wielokrotnie był świadkiem okrutnych prześladowań baptystów, których za 
wierność przekonaniom religijnym chętnie wtrącano do więzień. Wiedział 
więc, że jeżeli państwo nadal oficjalnie będzie wspierać tylko jedną religię, 
nie tylko ona sama na tym ucierpi, ale też wszystkie inne prądy religijne. 
Swoistym remedium dla prześladowań i  braku tolerancji religijnej, które 
uniemożliwiały stworzenie korzystnych warunków dla rozwoju pluralizmu 
religijnego miała właśnie stać się formuła równości i wolności religijnej. Dla 
Ojców Założycieli było oczywistym, że religijna moralność jest niezbędnym 
czynnikiem rozwoju państwa, lecz by ona sama mogła przetrwać musi otrzy-
mywać raczej mniej, aniżeli więcej wsparcia od państwa. To przekonanie 
zadecydowało o tym, że wiarą założycielską uczyniono wolność religijną, co 
było nowatorską formułą w skali światowej. Wpisana do I Poprawki treść, 
dzięki swemu dość lakonicznemu brzmieniu, przesądziła o niezwykłej trwa-
łości tej idei, która znajduje swe rozwinięcie w orzeczeniach SN USA. Choć 



407Wolność religijna w Ameryce Północnej

początkowo odnosiła ona swój skutek wyłącznie na poziomie federalnym, to 
w wyroku Cantwell przeciwko Connecticut wydanym przez SN USA w 1940 r.  
rozciągnięto ochronę wolności religijnej również na prawo stanowe. Od tego 
momentu mamy do czynienia z konsekwentnym wzrostem liczby spraw do-
tyczących wolności religijnej, na gruncie których ukształtowała się obecna 
doktryna. 

Kanada

Podobnie jak w  Stanach Zjednoczonych, wolność religijna jest nieodłącz-
nym elementem kanadyjskiego pluralizmu i demokracji. Historia wolności 
religijnej w  Kanadzie jest złożona, obejmując zarówno momenty postępu, 
jak i ciemne karty, takie jak polityka asymilacyjna wobec rdzennych ludów. 
Rozwój wolności religijnej w Kanadzie, wpisanej w tradycję judeochrześci-
jańską, sięga ponad 800 lat wstecz, do Magna Carta z 1215 roku. Jej znacze-
nie dla Kanady jest wieloaspektowe. Po pierwsze, Magna Carta wprowadziła 
fundamentalne zasady, takie jak prawo do sprawiedliwego procesu i ochrona 
przed arbitralnym uwięzieniem. Te idee stały się fundamentem systemów 
prawnych w krajach anglosaskich, w tym w Kanadzie, wpływając na kształ-
towanie się jej konstytucji i Karty Praw i Wolności. Po drugie, wprowadzając 
zasadę, że władza królewska nie jest absolutna, Magna Carta stała się symbo-
lem walki o ograniczenie despotyzmu. W Kanadzie zasady te przyczyniły się 
do rozwoju demokratycznych instytucji i rządów prawa, zapewniając oby-
watelom ochronę przed nadużyciami władzy. 

W 1774 w odpowiedzi na napięcia w koloniach amerykańskich, brytyjski 
rząd uchwalił Akt Quebecu (The Quebec Act). Artykuł 5 zapewnił francuskim 
Kanadyjczykom utrzymanie ich języka, religii i prawa cywilnego, co stano-
wiło przywilej niedostępny katolikom w  Zjednoczonym Królestwie aż do 
Katolickiego Aktu Emancypacji z 1829 roku. Dzięki ochronie struktur reli-
gijnych i cywilnych Kościoła katolickiego, Akt Quebecu wzmocnił wolność 
religijną jako podstawę pluralizmu i stabilności w Kanadzie. Przyjęty w 1867 
Akt o Brytyjskiej Ameryce Północnej (The British North America Act of 1867, 
obecnie określany jako Akt Konstytucyjny z 1867 r. i od 1982 r. stanowiący 
część obecnie obowiązującego prawa konstytucyjnego w Kanadzie) przyczy-
nił się do zjednoczenia protestantów z brytyjskiej Kanady i katolików fran-



408 Weronika Kudła

cuskich w Quebecu, Ontario, Nowej Szkocji i Nowym Brunszwiku. Artykuł 
93 zapewniał prawo do szkół wyznaniowych (katolickich i protestanckich), 
co odzwierciedlało konstytucyjne uznanie różnic religijnych. Dyskusje nad 
rolą religii w edukacji pozostają jednym z najważniejszych tematów w hi-
storii Kanady. Brytyjska Ustawa o Ameryce Północnej z 1867 roku zawierała 
wiele zasad konstytucyjnych dla Kanady, jednak istotne zmiany w Konsty-
tucji mogły być wprowadzane tylko przez Parlament Zjednoczonego Króle-
stwa. Dopiero w 1982 roku wprowadzono zestaw procedur pozwalających na 
zmianę Konstytucji w Kanadzie.

Pod wpływem trwających od 1943 r. kampanii religijnych społeczności, 
w 1960 r. uchwalono Kanadyjską Kartę Praw (The Canadian Bill of Rights). Była 
ona pierwszym federalnym dokumentem w Kanadzie, który chronił podsta-
wowe prawa i wolności, w tym wolność religii, słowa i zgromadzeń. W arty-
kule 1 Karta gwarantuje ochronę podstawowych wolności, a w szczególności 
punkt 1(c) odnosi się do „wolności religii”. Co najważniejsze, preambuła Kar-
ty Praw podkreśla rolę religii w kanadyjskiej przestrzeni publicznej; wska-
zuje na „uznanie zwierzchności Boga” i  stwierdza, że „instytucje pozostają 
wolne tylko wtedy, gdy wolność opiera się na szacunku dla wartości moral-
nych i duchowych oraz na rządach prawa”. W 1982 r. Kanadyjska Karta Praw 
i Wolności (The Canadian Charter of Rights and Freedoms), która jest częścią 
Konstytucji Kanady, zastąpiła wiele funkcji Karty Praw z 1960 roku.

Wolność religijna w Stanach Zjednoczonych – 
stan rzeczy, orzecznictwo oraz aspekty praktyczne

Począwszy od lat 40. XX wieku w  orzecznictwie Sądu Najwyższego USA 
odnoszącym się do klauzuli establishment można dostrzec wyraźne sprzyja-
nie koncepcji separacji, co przełożyło się na diametralne zmiany dokonane 
zwłaszcza w sektorze edukacji szkolnej. Momentem przełomowym stało się 
rozstrzygnięcie Sądu Najwyższego w  sprawie McCollum przeciwko Board of 
Education wydane w 1948 r., w którym stwierdzono niekonstytucyjność lekcji 
religii odbywających się w budynkach szkół publicznych. Powołano się przy 
tym na metaforyczną koncepcję „muru separacji” między kościołem a pań-
stwem, stworzoną przez Thomasa Jeffersona przeciwko ustanawianiu reli-
gii państwowej. Skorelowano zatem neutralność z separacją, która zasadza 



409Wolność religijna w Ameryce Północnej

się na przekonaniu, że najlepsza współpraca między kościołem a państwem 
układa się wtedy, gdy każdej stronie pozostawiona jest niezależność działa-
nia we własnej sferze. „Mur separacji” oddzielający kościół od państwa musi 
pozostać „wysoki i szczelny”5. Nie jest to zatem jedynie linia graniczna, którą 
można czasem nieświadomie przekroczyć. Metafora „muru” wskazuje na coś 
znacznie bardziej trwałego i trudniejszego do sforsowania. Jej ścisłe stosowa-
nie zostało poddane dyskusji w orzeczeniu Zorach przeciwko Clauson z 1952 r.,  
gdzie SN stwierdził, że ścisłe stosowanie zasady separacji prowadzi do relacji, 
w której państwo i religia „stałyby się dla siebie obce, wrogie, podejrzliwe 
i  nieprzyjazne”6. Samo wspieranie nauczania religii lub współpraca z  po-
szczególnymi grupami wyznaniowymi w  celu uwzględnienia potrzeb reli-
gijnych wyznawców to oznaka poszanowania tradycji, a  nie ustanawiania 
kościoła państwowego. W ten sposób państwo szanuje religijną naturę oby-
wateli. Stwierdzenie, że nie powinno tego robić byłoby jednoznaczne z uzna-
niem za wymóg konstytucyjny okazywania obojętności państwa wobec grup 
religijnych, co prowadziłoby do dyskryminacji osób wierzących, gdyż w isto-
cie preferowałoby osoby, które nie wierzą w nic. Niemniej jednak teoria se-
paracji nadal była przywoływana i rozwijana w kolejnych orzeczeniach SN 
USA. Dwa z nich wydane kolejno w 1962 r. w sprawie Engel przeciwko Vitale 
oraz w 1963 r. w sprawie Abington School District przeciwko Schempp ostatecznie 
przypieczętowały koniec rozpoczynania szkolnego dnia od wspólnej modli-
twy i odczytywania fragmentu z Biblii, mając na uwadze trudności w dosto-
sowaniu treści modlitw i wersji Biblii, które uwzględniałyby pluralizm reli-
gijny uczniów oraz brak ingerencji czynnika państwowego w ich przebieg. 
Ich wydaniu towarzyszyła atmosfera społecznego sprzeciwu wobec usuwania 
tak istotnych elementów religii ze szkół publicznych i spychania jej do sfery 
prywatnej. Jednocześnie jednak już wtedy przestrzegano przed takim inter-
pretowaniem neutralności państwa, które w swoich skutkach może stać się 
wrogie wobec religii, co stanowczo wyklucza Konstytucja USA. Pojmowanie 
wolności religijnej w  świetle nakazu rozdzielania spraw świeckich od reli-
gijnych jest nadmiernym uproszczeniem, gdyż nie istnieje ustalona granica 
oddzielająca te dwie sfery działań i nie chodzi nawet o jej wytyczanie, lecz 

5 McCollum przeciwko Board of Education, 333 U.S. 203  (1948) w  211–212: „[…] the First 
Amendment has erected a wall between Church and State which must be kept high and impregnable”. 

6 Zorach przeciwko Clauson, 343 U.S. 306 (1952) w 312: „Otherwise the state and religion would 
be aliens to each other – hostile, suspicious, and even unfriendly”. 



410 Weronika Kudła

umiejętne ich współdziałanie, aby każdej ze sfer zagwarantować należytą 
wolność działania. Rozwinięciem teorii separacji było wypracowanie trzy-
stopniowego testu, który zawarto w  orzeczeniu Lemon przeciwko Kurtzman 
z 1971 r., stąd określa się go jako Lemon test. O konstytucyjności danego aktu 
prawnego stojącego w  kolizji z  klauzulą establishment, poddanego sądowe-
mu rozstrzygnięciu decydują następujące kryteria: 1) świecki cel legislacyjny 
(secular legislative purpose), 2) podstawowy skutek jego uchwalenia (primary 
effect), którym nie może być ani promowanie, ani osłabianie jakiejkolwiek 
religii oraz 3) zakaz nadmiernego uwikłania (excessive entanglement) państwa 
w sprawy religii. Nowy wzorzec kontroli dość szybko stał się nieefektywny, 
prowadzący do sprzecznych konkluzji i nie przystający do spraw, w których 
miał zostać zastosowany. Uwieńczeniem całej linii orzeczniczej opartej na 
teście Lemon było orzeczenie z 1985 r. w sprawie Aguilar przeciwko Felton. Do-
tyczyło ono unieważnienia federalnego programu przeprowadzania zajęć 
wyrównawczych zarówno w szkołach publicznych, jak i prywatnych szkołach 
wyznaniowych z  uwagi na potencjalne ryzyko indoktrynacji religijnej na-
uczycieli publicznych w placówkach szkolnych o charakterze wyznaniowym, 
w których przeprowadzane były dodatkowe lekcje. Ścisła interpretacja kry-
teriów testu doprowadziła do wydania przez Sąd Najwyższy USA orzeczenia, 
którego skutki pokazały, że nie jest możliwe wyeliminowanie wzajemnych 
zależności między Kościołem i państwem, a samo dążenie do takiego stanu 
przynosi społeczeństwu więcej strat, aniżeli korzyści, bo wierny i obywatel 
to ta sama osoba – podmiot zarówno religijnego, jak i politycznego przymie-
rza. Nie jest więc możliwe całkowite wyizolowanie tych sfer, a  i  założenia 
I  Poprawki nie stanowią wsparcia wobec tego typu postulatu. Z  tego też 
powodu Sąd Najwyższy USA zrewidował swoje poglądy w orzeczeniu Agosti-
ni przeciwko Felton z 1997 r., w którym uznano konstytucyjność federalnego 
programu zajęć wyrównawczych przeprowadzanego we wszystkich typach 
szkół zarówno publicznych, jak i prywatnych. Ponowne rozpatrzenie spra-
wy było wyraźnym sygnałem, że twórcza interpretacja klauzuli establishment 
w nurcie separacjonizmu sięgnęła niebezpiecznej granicy, w której spotykają 
się dopuszczalna neutralność z niedopuszczalną wrogością wobec religii. 

Znacznie lepszym rozwiązaniem, które stopniowo utorowało sobie drogę 
w  orzecznictwie SN USA jest kierowanie się „życzliwą neutralnością” (be-
nevolent neutrality) wobec religii, co znalazło wyraz w teorii określanej mia-
nem religijnego akomodacjonizmu. Propagatorem tak ujmowanej wolności 



411Wolność religijna w Ameryce Północnej

religijnej stał się sędzia Antonin Scalia, który również był zwolennikiem in-
terpretowania Konstytucji USA na sposób oryginalistyczny, a więc zgodny 
z  jej pierwotnym znaczeniem, jakie nadali Ojcowie Założyciele. Uwzględ-
niając zakorzenioną w historii i tradycji USA rolę religii wydał wiele opinii 
odrębnych w sprawach, w których większość sędziowska jego zdaniem nie-
należycie uwzględniła potrzeby religijne obywateli. Niemniej jednak w jed-
nym z ważniejszych dla kształtu wolności religijnej orzeczeń, które wydano 
w sprawie Lynch przeciwko Donnelly z 1984 r., a które dotyczyło sporu o możli-
wość eksponowania symboli religijnych w przestrzeni publicznej razem z in-
nymi świeckimi dekoracjami okresu Bożego Narodzenia, SN USA orzekł, że 
o ile metafora „muru separacji” jest użyteczna, o tyle nie odzwierciedla ona 
praktycznych aspektów relacji łączących sferę państwową z religijną. Kon-
stytucja bowiem nie stawia wymogu separacji, lecz „afirmatywnie nakazuje 
akomodacjonizm, a nie tylko tolerancję, wszystkich religii i zabrania wrogo-
ści wobec jakiejkolwiek”7. Stąd też obecność w przestrzeni publicznej sym-
boli religijnych nie jest wyrazem indoktrynacji religijnej, ani naruszeniem 
zasady rozdziału sfery świeckiej od sfery wyznaniowej, lecz akceptacją reli-
gijnej natury obywateli. Sam zaś akt usunięcia, przeniesienia czy przekształ-
cenia takiego symbolu to akt publiczny, który niesie w sobie spory potencjał 
wrogości wobec religii i jej wyznawców, co potwierdził w 2019 r. wyrok SN 
w sprawie American Legion przeciwko American Humanist Association. Dotyczył 
on krzyża ustawionego przed wieloma laty na publicznym gruncie, który 
obecnie jest skrzyżowaniem dróg. Krzyż ten, choć przyjął już wiele innych 
świeckich znaczeń, nigdy nie utracił swego pierwotnego, a więc ściśle chrze-
ścijańskiego wymiaru i w tej perspektywie należy patrzeć na wszelkie zamia-
ry usunięcia go z  przestrzeni publicznej, które byłyby niekonstytucyjnym 
wyrazem dyskryminacji osób wierzących.

Akomodacjonizm nie ogranicza się jednak jedynie do kwestii dotyczących 
istniejących już symboli religijnych w przestrzeni publicznej, gdyż to podej-
ście jest stosowane przy rozstrzyganiu kolizji prawnych w innych sferach życia 
społecznego. Zasadniczo większe uwzględnianie potrzeb religijnych obywa-
teli ma zastosowanie w  takim obszarze, gdzie zezwala na to klauzula esta-
blishment i jednocześnie nakaz taki wypływa z klauzuli free exercise. Według 

7 Lynch przeciwko Donnelly, 465 U.S. 668 (1984) w 672–673: „it affirmatively mandates ac-
commodation, not merely tolerance, of all religions, and forbids hostility toward any”.



412 Weronika Kudła

tej teorii państwo świeckie nie jest tożsame z  państwem ateistycznym lub 
antyreligijnym. Rozwój linii orzeczniczej począwszy od lat 90. XXI wieku 
wyraźnie zmierza w kierunku skorelowania neutralności z zasadą równego 
traktowania podmiotów religijnych i  świeckich. Wyrok wydany w  2000 r. 
w sprawie Mitchell przeciwko Helms był jednym z pierwszych, w których SN 
USA przyznał szkołom wyznaniowym prawo do korzystania z powszechnych 
programów wsparcia finansowego, z  których korzystały szkoły publiczne. 
Przez wiele dekad sprzeciwiano się bowiem jakiemukolwiek finansowaniu, 
nawet pośredniemu, sfery religijnej, w myśl tezy zawartej w orzeczeniu wyda-
nym w 1947 r. w sprawie Everson przeciwko Board of Education, według której 
„żaden podatek w jakiejkolwiek wysokości, dużej lub małej, nie może być po-
bierany na wsparcie jakiejkolwiek działalności lub instytucji religijnej, […] lub 
jakiejkolwiek formy, którą przyjmą do nauczania lub praktykowania religii”8. 
Teza ta wynikała z przyjęcia za właściwy standard konstytucyjny ścisłego roz-
działu kościoła od państwa. Konieczność jej zrewidowania wynikała bezpo-
średnio z treści orzeczeń sądowych, które w niektórych przypadkach wręcz 
dyskryminowały szkoły wyznaniowe oraz uczniów, którzy do nich uczęszczali 
poprzez pozbawienie ich możliwości korzystania ze świadczeń powszechnie 
dostępnych. Na zmianę stanowiska zdecydowany wpływ miała też doktry-
na równego traktowania (equal treatment). Zastosowano ją w odniesieniu do 
grupy spraw, w  których organizacjom religijnym zabroniono korzystania 
z miejsc spotkań udostępnionych grupom świeckim, z uwagi na charakter 
prowadzonych przez nie działalności (projekcja filmu religijnego, redagowa-
nie czasopisma o treściach religijnych, spotkania dotyczące wiary). Sąd Naj-
wyższy, traktując prezentowanie światopoglądu religijnego w  kategoriach 
wolności słowa, skonsolidował zasadę zakazu jego dyskryminacji w orzecze-
niu z 2001 r. Good News Club przeciwko Milford (sprawa dotyczyła konstytucyj-
ności działalności kółka biblijnego prowadzonego po lekcjach w szkole pu-
blicznej przez chrześcijańską organizację). Możliwa ingerencja państwa w to 
prawo jest uzależniona od typu forum, a więc przestrzeni, w której jednostka 
lub grupa tę wolność uzewnętrznia. Wyróżnia się przy tym trzy odmienne 
rodzaje przestrzeni publicznej: 1) traditional public forum, obejmujące miejsce 
publiczne zwyczajowo otwarte na wymianę myśli i  poglądów, m.in. parki, 

8 Everson przeciwko Board of Education, 330 U.S. 1 (1947) w 16: „No tax in any amount, large 
or small, can be levied to support any religious activities or institutions, […] or whatever form they 
may adopt to teach or practice religion”.



413Wolność religijna w Ameryce Północnej

ścieżki, parkingi, szkoły publiczne, strony internetowe, gdzie stopień ochro-
ny jednostki przed ingerencją państwa jest najwyższy, a przy podejmowaniu 
działań ją ograniczających państwo musi kierować się zasadą ścisłej kontroli 
(strict scrutiny); 2) designated public forum, czyli przestrzeń, którą władza pu-
bliczna wprowadzonymi przepisami prawa wyznaczyła jako miejsce swobod-
nego uzewnętrzniania osobistych przekonań jednostki i również w tym przy-
padku przy ograniczaniu korzystania z niej państwo musi kierować się kry-
teriami ścisłej kontroli; 3) limited public forum, gdzie organy władzy publicznej 
mogą wprowadzać ograniczenia w  dostępie dla określonej kategorii roz-
mówcy lub typu wypowiedzi, nie mogą jednak dyskryminować określonego 
światopoglądu (viewpoint discrimination), w tym również religijnego. 

Teoria akomodacjonizmu wiąże się również ze sposobem kształtowania 
sfery autonomii instytucji religijnych oraz osób wierzących. Stosowana od 
XIX w. przez sądy cywilne w odniesieniu do spraw sądowych dotyczących 
instytucji kościelnych reguła hands-off („trzymania rąk z dala od kościoła”) 
oznacza zakaz ingerencji przez sądy państwowe w wewnętrze sprawy struk-
turalno-organizacyjne i majątkowe kościołów. Kościoły i  inne związki wy-
znaniowe mają zatem prawo stosować własne reguły doboru pracowników 
tych instytucji, nawet jeśli są one dyskryminujące dla określonych jednostek 
i  w  tym przypadku nie chroni ich federalne prawo antydyskryminacyjne. 
Kościoły i instytucje religijne korzystają w tych okolicznościach z tzw. „wy-
jątku religijnego” (ministerial exception), który początkowo dotyczyć mógł je-
dynie osób duchownych (tak SN USA zadecydował w sprawie Hosanna-Tabor 
Evangelical Lutheran Church and School przeciwko EEOC w 2012 r.), obecnie jed-
nak korzystają z tej możliwości również w odniesieniu do osób świeckich, 
jak np. nauczycieli szkół wyznaniowych (tak SN USA orzekł w sprawie Our 
Lady of Guadalupe School przeciwko Morrissey-Berru w 2020 r.). Istotna dla po-
dejścia akomodacjonistycznego jest także możliwość korzystania z klauzuli 
sumienia, która w systemie prawa amerykańskiego ma zastosowanie nie tyl-
ko w odniesieniu do osób fizycznych, ale też osób prawnych, jak np. korpo-
racje for-profit (zob. wyrok w sprawie Burwell przeciwko Hobby Lobby Stores) 
lub stowarzyszenia zakonne (zob. wyrok w sprawie Little Sisters of The Poor 
przeciwko Commonwealth of Pennsylvania). Jednakże z  uwagi na fakt, że nie 
zawsze powoływanie się na sprzeciw sumienia wynika bezpośrednio z prze-
pisów prawnych, to legalność dyskrecjonalnych decyzji władz wykonawczych 
weryfikuje władza sądownicza. 



414 Weronika Kudła

Podejścia akomodacjonistycznego, choć znajduje ono coraz szersze zasto-
sowanie w  orzecznictwie federalnego Sądu Najwyższego USA, nie można 
zastosować we wszystkich przypadkach kolizji wolności religijnej z  inny-
mi prawami. Często to właśnie zewnętrzne przejawy religijności obywateli 
naruszają w  mniejszym lub większym stopniu powszechnie obowiązujące 
prawo. W tego typu sporach sądowych skarżący, powołując się na ochronę 
wynikającą z klauzuli free exercise, domagają się swobodnego praktykowania 
swojej religii. Sąd Najwyższy, rozsądzając między sprzecznymi interesami 
państwa i jednostki będącej osobą wierzącą, musi zatem podjąć decyzję, czy 
należy uwzględnić jej żądania i w jaki sposób można pogodzić postulaty jed-
nostki z zasadą równości wobec prawa wszystkich obywateli, również tych 
niereligijnych. Z uwagi na bogactwo wyznań i różnorodnych form manife-
stowania przekonań religijnych, tego rodzaju sprawy są rozstrzygane na spo-
sób kazuistyczny. Zawsze jednak organy sądownicze weryfikują, czy ogra-
niczenie wolności religijnej nastąpiło w  drodze zastosowania neutralnych 
religijnie praw i które były motywowane „ważnym interesem państwowym” 
(compelling state interest).

Omawiając dwa zasadnicze sposoby interpretowania wolności religijnej 
w USA i należy również uwzględnić fenomen religii obywatelskiej (civic reli-
gion), który jest typowym elementem amerykańskiej kultury i tradycji. Prze-
jawia się on głównie w powszechnie stosowanych przez organy władzy pu-
blicznej odwołaniach do Boga (np. motto narodowe In God We Trust oraz po-
krewne motta stanowe, sformułowanie under God w przysiędze wierności fla-
dze amerykańskiej, zawołanie God bless America, czy stosowany w przysięgach 
państwowych So help me God). Akty te określane jako „ceremonialny deizm” 
są jednak pozbawione swego religijnego znaczenia na rzecz historyczności, 
patriotyzmu oraz świeckiej symboliki. Koncepcja religii obywatelskiej, której 
założenia po raz pierwszy przedstawił francuski filozof Jean-Jacques Rousseau 
w dziele Umowa społeczna, została następnie rozwinięta przez amerykańskiego 
socjologa Roberta N. Bellaha w eseju Civil Religion in America. Jego badania 
nad specyfiką społeczeństwa amerykańskiego pokazały, że to właśnie religia 
jest siłą konsolidującą i spajającą naród amerykański na wzór historii o Naro-
dzie Wybranym. Każdemu państwu zależy na stworzeniu uniwersalnej religii, 
z którą mogliby się utożsamiać wszyscy obywatele i która by ich wszystkich 
mobilizowała do wypełniania obowiązków w imię pomyślności kraju. Reli-
gia obywatelska w wersji amerykańskiej odgrywa tak duże znaczenia z uwagi 



415Wolność religijna w Ameryce Północnej

na stosunkowo krótką historię samego kraju, który w  istocie jest zlepkiem 
różnorodnych tradycji i kultur pochodzących od licznych imigrantów. Przy-
woływanie Boga podczas uroczystości państwowych nie jest zatem odwoły-
waniem się do konkretnej wiary i nie należy go traktować jako realizowania 
potrzeb religijnych obywateli. Co istotne, w orzeczeniu wydanym przez SN 
USA w 2014 r. w sprawie Town of Greece przeciwko Galloway stwierdzono, że 
odmawianie modlitwy bezwyznaniowej może okazać się równie wrogie reli-
gii, co całkowite jej wykluczanie, gdyż i tak staje się ona niczyja. Należy zatem 
pozostawić modlitwę taką, jaka powinna być, a więc konkretną i pozwalającą 
każdej osobie zwrócić się bezpośrednio do Boga według wskazań własnej reli-
gii. Z kolei samo pojęcie „modlitwa bezwyznaniowa” używane w regulacjach 
prawnych dopuszczających taki typ modlitwy wypowiadanej w przestrzeni 
publicznej należy traktować raczej jako oksymoron.

Wyróżnienie dwóch zasadniczych koncepcji wolności religijnej w USA 
należy uzupełnić o  kwestie praktyczne, które wynikają z  bieżącej analizy 
spraw poddanych pod rozstrzygnięcie przez SN USA. Te z kolei odzwier-
ciedlają aktualne konflikty społeczno-polityczne, w których religia odgrywa 
duże znaczenie. Silne oddziaływanie jednych orzeczeń na drugie i to z za-
kresu spraw pozornie nie mających punktów stycznych z wolnością religijną 
prowadzi do powstania nowych sporów prawnych, które w  istocie tworzą 
ciąg zdarzeń, na tle którego ulega zmianie sposób ujmowania wolności reli-
gijnej. Analiza orzeczeń z ostatnich ośmiu dekad jednoznacznie wskazuje, że 
prym wiedzie akomodacjonizm. W świetle tego standardu kształtuje się in-
terpretacja klauzuli free exercise. Akceptowanie ze strony naczelnego organu 
sądownictwa w USA zachowań obywatelskich polegających na afirmowaniu 
postawy religijnej nie jest jednak nieograniczone. Z jednej strony władza pu-
bliczna jest zobowiązana respektować zasadę nieingerowania w wewnętrz-
ne sprawy wspólnot wyznaniowych pozostawiając im maksymalnie szeroki 
margines swobody religijnej i powstrzymując się od oceny prawdziwości oraz 
szczerości głoszonych nauk w myśl tezy zawartej w orzeczeniu z 1871 r., iż 
„prawo nie zna herezji, nie ma w nim zobowiązania do wspierania jakich-
kolwiek dogmatów”9. Z  drugiej jednak strony jest władne interweniować, 
gdy sposób manifestowania przekonań religijnych przez jednostkę lub gru-

9 Watson przeciwko Jones, 80 U.S. 679 (1871) w 728: „The law knows no heresy, and is commit-
ted to the support of no dogma”.



416 Weronika Kudła

pę religijną koliduje z porządkiem i bezpieczeństwem publicznym. Sprawy 
należące do tej materii są jednymi z najtrudniejszych, z  jakimi mierzą się 
organy sądownicze. Wynika to z faktu, iż konstytucyjnie zagwarantowane 
prawo jednostki do swobodnego wyznawania religii, poparte pozytywnymi 
wysiłkami państwa w celu jego ochrony przed ograniczeniami lub dyskry-
minacją, naraża władze państwowe na zarzut wspierania i  faworyzowania 
religii w  sytuacji rozstrzygnięcia danej sprawy na korzyść religii albo za-
rzut dyskryminowania jej w  sytuacji wyroku zapadłego na jej niekorzyść. 
Tego typu sytuacje pozostawiają organy sądownicze w prawdziwym impasie, 
zwłaszcza w kontekście dwóch klauzul wyznaniowych, które w określonym 
stanie faktycznym mogą się wzajemnie wykluczać. Skoro bowiem klauzula 
zakazu ustanawiania religii państwowej polega na unikaniu faworyzowania 
przez państwo jakiejkolwiek lub wszystkich grup wyznaniowych i sprzyjaniu 
im, to klauzula wolności religijnej może doprowadzić do jej naruszenia, skoro 
jej sednem jest właśnie uwzględnianie, a więc pewne uprzywilejowanie, szcze-
gólnego statusu religii przy podejmowaniu określonych działań. Potencjalna 
konfliktowość klauzul wyznaniowych pokazuje, że amerykańska wersja wol-
ności religijnej w tym samym stopniu zakłada „wolność do”, jak i  „wolność 
od” religii. To od ich zastosowania w praktyce i właściwego interpretowania 
w jednostkowych przypadkach kolizji prawnych zależy w jakim stopniu wol-
ność religijna jest respektowana i  gdzie doznaje ograniczeń ze względu na 
inny kolidujący z nią interes prawny.

Wolność religijna w Kanadzie – 
stan rzeczy, orzecznictwo oraz aspekty praktyczne

Prawo do wolności religijnej w Kanadzie opiera się na połączeniu podstaw 
konstytucyjnych, tradycji historycznej, orzecznictwa sądowego i międzyna-
rodowych zobowiązań. Zapewnia ono każdemu obywatelowi swobodę wy-
znawania religii, ochronę przed dyskryminacją oraz równoprawny udział 
w życiu publicznym, niezależnie od wyznania.

Wiele grup religijnych aktywnie uczestniczyło w debacie publicznej na 
temat Konstytucji, co doprowadziło do włączenia preambuły uznającej 
„zwierzchność Boga i rządy prawa”, która podkreśla moralne i duchowe fun-
damenty kanadyjskiego systemu prawnego. Wolność sumienia i  religii jest 



417Wolność religijna w Ameryce Północnej

zagwarantowana w Artykul 2(a) Kanadyjskiej Karty Praw i Wolności, któ-
ra stanowi część Konstytucji Kanady (jest to Część I Aktu Konstytucyjne-
go z 1982 r.). Artykuł 15 chroni jednostki przed dyskryminacją ze względu 
na religię. W przeciwieństwie do Karty Praw, która była ustawą federalną, 
Karta Praw i Wolności ma zastosowanie do całego ustawodawstwa i działań 
rządu na każdym poziomie. Obecność wolności religii i sumienia w Karcie 
w jednoznaczny sposób potwierdza jej związek z innymi fundamentalnymi 
wolnościami oraz zobowiązanie państwa do ich ochrony. 

Kanadyjskie sądy, w  tym Sąd Najwyższy Kanady, odgrywają kluczową 
rolę w interpretacji i ochronie wolności religijnej. Jednym z istotnych orze-
czeń rozpatrywanych przez Sąd Najwyższy Kanady była sprawa Roncarelli 
przeciwko Duplessis10 rozstrzygnięta w 1959 r. Dotyczyła ona Świadków Jeho-
wy, stanowiących mniejszość religijną, która w Quebecu od drugiej wojny 
światowej była grupą dyskryminowaną (w roku 1940 na mocy ustawy War 
Measures Act wydanej przez Tajną Radę Świadkowie Jehowy zostali uznani 
za nielegalną organizację, zakaz ten utrzymał się do 1943 roku). Po II wojnie 
światowej Świadkowie Jehowi wznowili swoją działalność, w tym dystrybu-
cję materiałów. Ówczesny premier Maurice Duplessis wykorzystywał swoje 
polityczne wpływy i władzę, aby próbować zakłócać działalność Świadków 
Jehowy w Quebecu. W 1946 roku Duplessis wymógł na przewodniczącym 
Komisji Alkoholowej cofnięcie licencji na sprzedaż alkoholu Frankowi Ron-
carelliemu, właścicielowi restauracji w Montrealu, doprowadzając jego biz-
nes do upadku. Roncarelli nie dopuścił się żadnych wykroczeń, ale władze 
uznały go za niewygodnego, ponieważ (zgodnie z prawem) wpłacał kaucje za 
wielu Świadków Jehowy, którzy byli oskarżani (jak później orzekł Sąd Naj-
wyższy, bezpodstawnie) o  rzekome przestępstwa wynikające z dystrybucji 
broszur religijnych krytykujących katolicyzm (zob. Saumur przeciwko City of 
Québec11). Większością głosów 6–3 Sąd Najwyższy Kanady nakazał premie-
rowi zapłatę odszkodowania biznesmenowi, na podstawie dyskryminacji re-
ligijnej, której pan Roncarelli doświadczył. Ustanowiło to ważny precedens 
w zakresie ochrony wolności religijnej w Kanadzie. Wydarzenie to znacząco 
przyczyniło się do przełamania perspektywy ograniczonej do „dwóch naro-
dów”, ukazując pełen zakres różnorodności religijnej obecnej w historii Ka-

10 Roncarelli przeciwko Duplessis, (1959) S.C.R. 121. 
11 Saumur przeciwko City of Québec, (1953) 2 S.C.R. 299. 



418 Weronika Kudła

nady oraz zapewniając sprawiedliwość i wolność religijną dla osób wszyst-
kich wyznań i przekonań. 

Po włączeniu Karty Praw i Wolności do Konstytucji kluczową dla wol-
ności religijnej stała się sprawa R przeciwko Big M Drug Mart Ltd12. Przedsię-
biorstwo zostało oskarżone o złamanie Ustawy o Dniu Pańskim (Lord’s Day 
Act) poprzez sprzedaż towarów w niedzielę. Sąd Najwyższy Kanady orzekł, 
że ustawa była sprzeczna z wolnością religijną zagwarantowaną w art. 2 Kar-
ty Praw i Wolności, uznając ją za niezgodną z konstytucją na mocy art. 52 
Aktu Konstytucyjnego z 1982 roku. Sąd stwierdził, że celem Ustawy o Dniu 
Pańskim było narzucenie obowiązkowego przestrzegania religijnego ideału 
chrześcijańskiego, co stanowiło nieuzasadnione ograniczenie wolności reli-
gijnej. Ustawa nie spełniała kryteriów rozsądnego ograniczenia w demokra-
tycznym społeczeństwie, więc nie mogła zostać zachowana na mocy art. 1 
Karty. Ponadto, orzeczenie podkreśliło, że ustawa była sprzeczna z zasadą 
promowania wielokulturowości w Kanadzie, zawartą w art. 27 Karty.

W sprawie Syndicat Northcrest przeciwko Amselem13 pojawił się spór między 
chasydzkimi Żydami a wspólnotą mieszkaniową wysokiego budynku o moż-
liwość przestrzegania żydowskiego święta Sukkot. Część członków tej spo-
łeczności chciała postawić sukkah, tymczasowe chatki, na swoich balkonach 
w celu uczczenia święta. Korporacja mieszkaniowa zgodziła się na wspólną 
sukkah obok parkingu, ale odmówiła pozwolenia na stawianie indywidu-
alnych sukkah na balkonach. Sąd Najwyższy orzekł na korzyść przestrze-
gania praktyk religijnych, kładąc nacisk na jednostkę, a  nie jej instytucję 
religijną, jako źródło doktryny religijnej, w oparciu o wartość indywidualnej 
autonomii. Sąd potwierdził, że należy szanować różnorodność religijną i nie 
zmuszać nikogo do działania wbrew własnej religii, ustanawiając zasadę, że 
osoby wyznające religię muszą być traktowane w sposób umożliwiający im 
jej praktykowanie, o ile nie prowadzi to do nadmiernych trudności14.

Istotną dla promowania idei wolności religijnej w sferze edukacji stała się 
sprawa Multani przeciwko Commission scolaire Marguerite-Bourgeoys15. Dotyczyła 

12 R przeciwko Big M Drug Mart Ltd, (1985) 1 SCR 295.
13 Syndicat Northcrest przeciwko Amselem, (2004) 2 S.C.R. 551.
14 Zob. szerzej: R. Moon, Religious Commitment and Identity: Syndicat Northcrest v. Am-

selem, “The Supreme Court Law Review: Osgoode’s Annual Constitutional Cases Confer-
ence 29” (2005), s. 201–220. 

15 Multani przeciwko Commission scolaire Marguerite-Bourgeoys, (2006) 1 SCR 256. 



419Wolność religijna w Ameryce Północnej

ona sikhijskiego chłopca, któremu zabroniono noszenia kirpanu (krótki że-
lazny sztylet), postrzeganego jako broń przez Komisję Szkolną Marguerite-
-Bourgeoys. Kirpan jest jednym z pięciu symboli religijnych wiary Sikhów, 
którego noszenie jest obowiązkowe, lecz budzi obawy dotyczące bezpieczeń-
stwa w szkołach (potencjalnie jest to niebezpieczna broń biała). W 2001 roku 
Gurbaj Singh Multani przypadkowo upuścił swój kirpan na szkolnym dzie-
dzińcu. Po tym incydencie odmówił zdjęcia kirpanu i został wydalony z pu-
blicznej szkoły podstawowej w Montrealu, co spowodowało serię postępo-
wań prawnych. W marcu 2002 roku Sąd Wyższy Quebecu orzekł na korzyść 
Multaniego, unieważniając decyzję zarządu szkoły, który odmówił zgody na 
noszenie kirpanu, powołując się na regulamin zakazujący noszenia broni. 
Jednak dwa lata później Sąd Apelacyjny Quebecu uchylił decyzję Sądu Wyż-
szego i  przywrócił zakaz noszenia kirpanu w  szkole.W  2006 roku sprawa 
ostatecznie trafiła do Sądu Najwyższego Kanady. Kluczowym zagadnieniem 
było to, czy zakaz noszenia kirpanu narusza wolność religijną gwarantowa-
ną przez Kanadyjską Kartę Praw i Wolności. Sąd Najwyższy jednomyślnie 
orzekł na korzyść Multaniego, stwierdzając, że zakaz naruszał jego wolność 
religijną. Niemniej jednak, należy wprowadzić rozsądne środki bezpieczeń-
stwa w celu zminimalizowania ryzyka. Kirpan musi być umieszczony w ma-
teriałowej torbie przyszytej do odzieży, aby nie mógł być otwarty. Ośmiu sę-
dziów zauważyło również, że różne przedmioty, takie jak nożyczki, kij base-
ballowy, mogą być użyte do dokonania aktu przemocy w klasach i szkołach. 
Zwrócili także uwagę, że do tej pory nie odnotowano żadnych przypadków 
przemocy związanych z kirpanem w kanadyjskich szkołach i że niemożliwe 
jest zapewnienie pełnego bezpieczeństwa. W tej sprawie Sąd Najwyższy po-
nownie potwierdził, że szkoły powinny nauczać wartości i promować oby-
watelską cnotę. Zezwolenie na noszenie kirpanu byłoby korzystne, ponieważ 
nauczyłoby uczniów znaczenia wolności religijnej. 

Dzięki stosowaniu zasady rozsądnego akomodacjonizmu (reasonable ac-
commodation) Sąd Najwyższy Kanady zaznaczył, że państwo ma obowiązek 
zapewnić przestrzeń dla praktyk religijnych, nawet w sytuacjach, które mogą 
być postrzegane jako konfliktujące z  normami społecznymi lub porząd-
kowymi, pod warunkiem, że nie stanowi to nadmiernego utrudnienia dla 
ogólnego funkcjonowania instytucji. Po serii orzeczeń wzrosły jednak głosy 
krytykujące stosowaną przez sądy konstrukcję prawną, a w debacie publicz-
nej coraz częściej zaczął się pojawiać postulat stosowania w to miejsce zasa-



420 Weronika Kudła

dy sekularyzmu. Kontrowersje osiągnęły swój szczyt w 2007 roku, kiedy to 
w wiosce Hérouxville opracowano kodeks postępowania, skierowany głównie 
do imigrantów. Wśród zakazów kodeks zabraniał kamienowania oraz okale-
czania narządów płciowych kobiet. Według mediów, incydent w Hérouxville 
sugerował, że w Quebeku panuje ogólne poczucie niezadowolenia z powodu 
rozsądnego akomodacjonizmu. 

W odpowiedzi na te wydarzenia, w lutym 2007 roku, premier Quebeku, 
Jean Charest, powołał komisję do zbadania praktycznego stosowania „rozsąd-
nego akomodacjonizmu”. W 2008 roku komisja, na czele której stali socjolog 
Gérard Bouchard oraz filozof Charles Taylor przedstawiła raport, w którym 
zawarto zalecenia dotyczące wpisania zasady interkulturalizmu oraz laic-
kości otwartej do porządku konstytucyjnego celem lepszej integracji spo-
łeczeństwa. Kolejnym krokiem było zaprezentowanie 10 września 2013 roku 
Karty Wartości Quebecu przez Bernarda Drainville’a, członka rządu Pauline 
Marois z  Parti Québécois. Karta miała na celu stworzenie „społeczeństwa 
świeckiego” – takiego, w  którym religia i  państwo byłyby całkowicie od-
dzielone i niezwiązane ze sobą. Zawierała ona pięć propozycji, a najbardziej 
kontrowersyjna z nich dotyczyła zakazu noszenia jakichkolwiek widocznych 
symboli wskazujących na przynależność religijną, w tym turbanów, dużych 
krzyży czy hidżabów, przez pracowników służb publicznych, żłobków, szkół 
publicznych, uniwersytetów oraz pracowników usług zdrowotnych i  spo-
łecznych, a także osób pełniących funkcje sądowe i orzecznicze. W Quebecu 
miały miejsce liczne demonstracje, zarówno popierające, jak i sprzeciwiające 
się Karcie. Wszystkie federalne partie polityczne (z wyjątkiem Bloc Québécois) 
publicznie sprzeciwiły się jej przyjęciu, co doprowadziło do wyborczej poraż-
ki Parti Québécois w 2014 roku. Niemniej jednak, 28 marca 2019 roku została 
zaprezentowana przez rząd Quebecu Ustawa o  świeckości państwa (Bill 21 
– An Act Respecting the Laicity of the State). Pomimo sprzeciwu ze strony grup 
religijnych została ona uchwalona 17 czerwca w Zgromadzeniu Narodowym 
Quebecu wynikiem głosowania 73 do 35. Było to ukoronowanie długiej hi-
storii rządów prowincji Quebec, które starały się uchwalić podobne przepisy 
ograniczające rolę religii w przestrzeni publicznej. Według licznych sondaży, 
ustawa cieszy się większościowym poparciem wśród mieszkańców Quebecu. 
Ustawa wprowadza cztery zasady związane ze świeckością państwa: 1) roz-
dział państwa i religii, 2) religijną neutralność państwa, 3) równość wszyst-
kich obywateli oraz 4) wolność sumienia i wolność religii. Nazywana jednak 



421Wolność religijna w Ameryce Północnej

przez wielu anty-religijną ustawa zmusza osoby do prywatyzowania swojej 
wiary w celu promowania świeckości, która również jest systemem wierzeń 
i w ten sposób podważa prawdziwy pluralizm. Rząd prowincji Quebec bro-
niąc ustawy powołuje się na Sekcję 33 z Aktu Konstytucyjnego z 1982 roku 
(tzw. klauzulę odstępności notwithstanding). Tym samym uznaje, że narusza 
ona prawo do wolności religii gwarantowane przez Kartę Praw i Wolności. 
Mimo to, wciąż trwa postępowanie sądowe mające na celu uchylenie prze-
pisów obowiązujących w prowincji Quebec. Sąd Najwyższy Kanady z koń-
cem stycznia 2025 r. ma wydać decyzję co do rozpatrzenia sprawy dotyczącej 
konstytucyjności przepisów Ustawy o świeckości, po tym jak w 2024 r. Sąd 
Apelacyjny utrzymał ich stosowanie. 

Bibliografia 

Ź r ó d ł a

Konstytucja Kanady, tłum. J. Osiński, I. Zawiślińska, Warszawa 1998. 
Konstytucja Stanów Zjednoczonych Ameryki, przeł. A. Pułło, Warszawa 2002. 
Wyrok Sądu Najwyższego USA w sprawie Abington School District przeciwko Schempp, 

374 U.S. 203 (1963).
Wyrok Sądu Najwyższego USA w sprawie American Legion przeciwko American Hu-

manist Association, 588 U.S. —— (2019).
Wyrok Sądu Najwyższego USA w sprawie Cantwell przeciwko Connecticut, 310 U.S. 

296 (1940).
Wyrok Sądu Najwyższego USA w sprawie Engel przeciwko Vitale, 370 U.S. 421 (1962).
Wyrok Sądu Najwyższego USA w sprawie Everson przeciwko Board of Education, 330 

U.S. 1 (1947).
Wyrok Sądu Najwyższego USA w sprawie Good News Club przeciwko Milford Central 

School, 533 U.S. 98 (2001).
Wyrok Sądu Najwyższego USA w sprawie Hosanna-Tabor Evangelical Lutheran Church 

and School przeciwko EEOC, 565 U.S. 171 (2012).
Wyrok Sądu Najwyższego USA w sprawie Lemon przeciwko Kurtzman, 403 U.S. 602 

(1971).
Wyrok Sądu Najwyższego USA w sprawie Lynch przeciwko Donnelly, 465 U.S. 668 

(1984).
Wyrok Sądu Najwyższego USA w sprawie McCollum przeciwko Board of Education, 

333 U.S. 203 (1948).
Wyrok Sądu Najwyższego USA w  sprawie Mitchell przeciwko Helms, 530 U.S. 793 

(2000).



422 Weronika Kudła

Wyrok Sądu Najwyższego USA w sprawie Our Lady of Guadalupe School przeciwko 
Morrissey-Berru, 591 U.S. —— (2020).

Wyrok Sądu Najwyższego USA w  sprawie Town of Greece przeciwko Galloway, 572 
U.S. —— (2014).

Wyrok Sądu Najwyższego USA w sprawie Zorach przeciwko Clauson, 343 U.S. 306 
(1952).

Wyrok Sądu Najwyższego Kanady w sprawie Multani przeciwko Commission scolaire 
Marguerite-Bourgeoys, (2006) 1 SCR 256. 

Wyrok Sądu Najwyższego Kanady w sprawie R przeciwko Big M Drug Mart Ltd, (1985) 
1 SCR 295. 

Wyrok Sądu Najwyższego Kanady w  sprawie Roncarelli przeciwko Duplessis, (1959) 
S.C.R. 121.

Wyrok Sądu Najwyższego Kanady w sprawie Saumur przeciwko City of Québec, (1953) 
2 S.C.R. 299. 

Wyrok Sądu Najwyższego Kanady w sprawie Syndicat Northcrest przeciwko Amselem, 
(2004) 2 S.C.R. 551.

O p r a c o w a n i a

Gabryś M., Przewodnik po Konstytucji Kanady. Akt Konstytucyjny z 1867 roku, Kraków 
2016. 

Kudła W., Wrogość wobec religii. Ostrzeżenia za strony Sądu Najwyższego USA, Kraków 
2019.

Longchamps de Bérier F., Church-State Relations: Separation without the Wall, „Studia 
Iuridica” 30 (1995), s. 61–92.

Longchamps de Bérier F., Uwagi o neutralnym państwie religijnych obywateli w  jury-
sprudencji Sądu Najwyższego Stanów Zjednoczonych Ameryki, „Czasopismo Praw-
no-Historyczne” 59 (2007), nr 2, s. 93–107.

Longchamps de Bérier F., Kościół rzymskokatolicki wobec rozdziału Kościoła i państwa, 
[w:] Francuska ustawa z 9 grudnia 1905 roku o rozdziale kościołów i państwa z perspek-
tywy 100 lat, red. M. Pietrzak, Warszawa 2007, s. 57–69.

Longchamps de Bérier F., Chcieć i rozumieć. Amerykańskie przykłady w dyskusji o budo-
waniu dwustronnych relacji państwo – Kościół, „Forum Prawnicze” 2 (2011), s. 26–35.

Longchamps de Bérier F., Polityczny podział wzdłuż linii podziału religijnego? Dwa nowe 
orzeczenia Sądu Najwyższego Stanów Zjednoczonych, „Forum Prawnicze” 2 (2014), 
s. 3–15.

Longchamps de Bérier F., Kudła W., Prawo do krzyża w przestrzeni publicznej. Odpo-
wiedź stowarzyszeniu humanistów, „Forum Prawnicze” 4 (2019), s. 19–37.

Małajny R. M., Mur separacji – państwo a kościół w Stanach Zjednoczonych Ameryki, 
Katowice 1992.



423Wolność religijna w Ameryce Północnej

Moon, R., Religious Commitment and Identity: Syndicat Northcrest v. Amselem, „The Su-
preme Court Law Review: Osgoode’s Annual Constitutional Cases Conference 
29” (2005), s. 201–220.

Napierała P., In God We Trust. Religia w sferze publicznej USA, Kraków 2015.

N e t o g r a f i a

Cardus, An Institutional History of Religious Freedom in Canada: https://www.cardus.
ca/research/faith-communities/reports/an-institutional-history-of-religious-
freedom-in-canada/, dostęp z: 30.12.2024. 

Oficjalna strona Sądu Najwyższego Stanów Zjednoczonych: https://www.supreme-
court.gov/, dostęp z: 07.09.2024.

Public Religion Research Institute, 2023 PRRI Census of American Religion: County-
-Level Data on Religious Identity and Diversity, https://www.prri.org/research/cen-
sus-2023-american-religion/, dostęp z: 30.12.2024. 

Strona Fundacji Ochrony Wolności Religijnej w USA – The Becket Fund for Reli-
gious Liberty: https://becketfund.org/, dostęp z: 07.09.2024.

The Canadian Encyclopedia, Religion: https://www.thecanadianencyclopedia.ca/en/
article/religion, dostęp z: 30.12.2024. 

United States Commission on International Religious Freedom, https://www.uscirf.
gov/, dostęp z: 30.12.2024. 

https://www.cardus.ca/research/faith-communities/reports/an-institutional-history-of-religious-freedom-in-canada/
https://www.cardus.ca/research/faith-communities/reports/an-institutional-history-of-religious-freedom-in-canada/
https://www.cardus.ca/research/faith-communities/reports/an-institutional-history-of-religious-freedom-in-canada/
https://www.supremecourt.gov/
https://www.supremecourt.gov/
https://www.prri.org/research/census-2023-american-religion/
https://www.prri.org/research/census-2023-american-religion/
https://becketfund.org/
https://www.thecanadianencyclopedia.ca/en/article/religion
https://www.thecanadianencyclopedia.ca/en/article/religion
https://www.uscirf.gov/
https://www.uscirf.gov/


Prof. Augusto Z I M M E R M A N N
Sheridan Institute of Higher Education

Wolność religijna w Australii

Wprowadzenie

Kiedy w  roku 1911 przeprowadzono pierwszy spis ludności w  Australii,  
96 procent społeczeństwa uznało się za chrześcijan. Do roku 2016 liczba ta 
wynosiła zaledwie 52 procent, a obecnie prawie jedna trzecia Australijczy-
ków (30 procent) deklaruje, że nie wyznaje żadnej religii1.

Przeciwnicy deklarowania swej przynależności religijnej w Australii za-
kładają, że przekonania chrześcijańskie stwarzają podziały, są bigoteryjne 
i  irracjonalne2. Z  tego wynika pogląd, że ich manifestowanie musi zostać 
wyeliminowane z  jakiejkolwiek debaty publicznej. W rezultacie chrześcija-
nie i organizacje chrześcijańskie mogą zostać obecnie pociągnięci do odpo-
wiedzialności za samo wyrażanie tradycyjnych przekonań. Ponadto szkołom 
chrześcijańskim nie wolno nawet uczyć zgodnie z wynikającym z doktryny 
religijnej punktem widzenia, na przykład w kwestiach płci i seksualności.

1 Australian Bureau of Statistics, 2016 Census: Religion, 27 czerwca 2017, https://www.
abs.gov.au/AUSSTATS/abs@.nsf/mediareleasesbyReleaseDate/7E65A144540551D7CA258 
148000E2B85, dostęp z: 07.09.2024.

2 P. Kurti, Religious Liberty: A  Forgotten Freedom?, [w:] Religious Freedom in Australia – 
A New Terra Nullius?, red. I. T. Benson, M. Quinlan, A. K. Thompson, Sydney 2019, s. 29.

https://www.abs.gov.au/AUSSTATS/abs@.nsf/mediareleasesbyReleaseDate/7E65A144540551D7CA258148000E2B85
https://www.abs.gov.au/AUSSTATS/abs@.nsf/mediareleasesbyReleaseDate/7E65A144540551D7CA258148000E2B85
https://www.abs.gov.au/AUSSTATS/abs@.nsf/mediareleasesbyReleaseDate/7E65A144540551D7CA258148000E2B85


426 Augusto Zimmermann

Obecna determinacja narodowych elit intelektualnych i  politycznego 
establishmentu w obronie grup osób samoidentyfikujących się jako „ofiary” 
doprowadziła do niepożądanej konfrontacji pomiędzy innymi istniejący-
mi grupami, z których każda ma tendencję do uchylania się od zobowiązań 
wobec innej3. Nie chodzi tu o uszanowanie „różnorodności” grupy, lecz o jej 
uregulowanie i rozdzielanie obywateli według płci, religii, pochodzenia et-
nicznego i tym podobnych. Dochodzi do tego poprzez traktowanie społe-
czeństwa jako zbioru odrębnych grup, które są uzależnione od odpowiedzi 
rządzących na ich różnorodność.

Wrogość wobec chrześcijaństwa, podsycana przez elity rządzące, jest 
dziś powszechna w  każdym aspekcie życia społecznego, we wszystkich 
australijskich środowiskach4. Zdaniem Michaela Quinlana, dziekana Wy-
działu Prawa na Uniwersytecie Notre Dame, „niektórzy uważają nawet, że 
dyskusje na temat tradycyjnych chrześcijańskich – zwłaszcza katolickich – 
postaw w sprawie moralności seksualnej, a także spowiedzi, aborcji, euta-
nazji czy małżeństwa są nienawistne, bigoteryjne oraz obraźliwe i stanowią 
jedynie wymówkę dla ochrony sprawców wykorzystywania dzieci poprzez 
ukrywanie napaści na tle seksualnym, seksizmu, homofobii, transfobii oraz 
dyskryminacji, porównywalnej nawet z rasizmem, apartheidem i niewol-
nictwem”5. 

W tym kontekście idea „praw” stała się bronią, a przepisy antydyskrymi-
nacyjne są coraz częściej wykorzystywane do stłumienia wyrażania opinii, 
a  nie po prostu do kwestionowania nieodpowiednich zachowań. Ta nara-
stająca nietolerancja stwarza zagrożenie dla wolności religijnej i praworząd-
ności. Dla przykładu, „gdy aktywiści małżeństw tej samej płci domagają 
się zniesienia odstępstw antydyskryminujących dla grup religijnych, które 
uznają tradycyjną formę małżeństwa, to usiłują skutecznie narzucić swoje 
poglądy i przekonania tym, z którymi się nie zgadzają”6.

3 Tenże, Sacred & Profane: Faith and Belief in a Secular Society, Redland Bay 2020, s. 15.
4 K. Donnelly, Persecution of Christians Being Taken to Extremes, „The Australian”, 24 

kwietnia 2019, https://www.theaustralian.com.au/commentary/persecution-of-christians-be-
ing-taken-to-extremes/news-story/038ad2176b1ce5cf2fa94ad4bf7430bf, dostęp z: 07.09.2024.

5 M. Quinlan, An Unholy Patchwork Quilt: The Inadequacy of Protections of Freedom of Reli-
gious in Australia, [w:] Religious Freedom in Australia, dz. cyt., s. 45.

6 Tamże, s. 49. 

https://www.theaustralian.com.au/commentary/persecution-of-christians-being-taken-to-extremes/news-story/038ad2176b1ce5cf2fa94ad4bf7430bf
https://www.theaustralian.com.au/commentary/persecution-of-christians-being-taken-to-extremes/news-story/038ad2176b1ce5cf2fa94ad4bf7430bf


427Wolność religijna w Australii

Obecnie często twierdzi się, że niezłomne przywiązanie do wartości 
chrześcijańskich hamuje postęp i rozwój społeczeństwa. Takie nastawienie 
rozwinęło się i jest obecnie wykorzystywane do odmawiania chrześcijanom 
udziału w życiu publicznym. Michael Sexton, prokurator generalny Nowej 
Południowej Walii od 1998 roku, opisuje, jak klasa polityczna i elity intelek-
tualne tego kraju „prowadzą wojnę” przeciwko wszystkiemu, co może jawić 
się jako wywodzące się z chrześcijańskiej perspektywy: „Ci gorliwcy są wro-
go nastawieni do wszelkich form religii chrześcijańskiej, a przede wszystkim 
do Kościoła katolickiego”7.

Regularne przejawy wrogości wobec chrześcijaństwa pojawiają się na-
wet po tak zwanej „konserwatywnej” stronie polityki australijskiej. Moż-
na przytoczyć jako przykład to, co wydarzyło się w Australii Zachodniej 
w marcu 2021 roku. Partia Liberalna, zwana prawicową, w tym australij-
skim stanie była przewodzona przez 33-letniego zielono-lewicowego poli-
tyka (Zak Kirkup), który żarliwie popierał program LGBTQIA, agitował 
na rzecz samobójstw i ekstremalnych działań na rzecz klimatu8. Jednak 
wkrótce, po najgorszej w historii przegranej wyborów oraz utracie statusu 
opozycyjnego, David Honey – jeden z nielicznych członków Partii Liberal-
nej, którzy utrzymali się w parlamencie – oskarżał „chrześcijańską prawi-
cę” o przegraną jego partii9.

Współczesne elity australijskie, usiłując zmarginalizować lub uciszyć 
chrześcijan, którzy poważnie traktują swoją wiarę, zasadniczo odrzucają tra-
dycje kulturowe własnego liberalno-demokratycznego społeczeństwa. We-
dług byłego sędziego Sądu Najwyższego Dysona Heydona, te elity rządzące 
„odrzucają znaczną część całego życia i historii narodu – ponieważ chrze-
ścijaństwo jest tak bardzo zintegrowane z życiem i historią narodu, że jego 
zniszczenie oznaczałoby unicestwienie tego życia narodowego, które mogło-
by pozostać tylko w pamięci”10. Sędzia Heydon stwierdził również, że „wśród 

7 M. Sexton, Revisionists Drive Old Dixie Down Again, „The Australian”, 21 sierpnia 2018, 
https://www.theaustralian.com.au/commentary/opinion/revisionists-drive-old-dixie-down-
again/news-story/8972a2300f26a645672503deefc91eff, dostęp z: 07.09.2024.

8 B. Thompson, Liberal Survivor Puts Spotlight on Right-Wing Churches, „Australian Finan-
cial Review”, 15 marca 2021, https://www.afr.com/politics/liberal-survivor-puts-spotlight-
on-right-wing-churches-20210315-p57au7, dostęp z: 07.09.2024.

9 S. Burke, Limp Green Libs Wiped Out, „Politicom”, 14 marca 2021, https://politicom.com.
au/tragic-green-libs-wiped-out/, dostęp z: 07.09.2024.

10 D. Heydon, Liberalism Built on Christian Principles is Lost on Modern Elites, „The Austra-

https://www.theaustralian.com.au/commentary/opinion/revisionists-drive-old-dixie-down-again/news-story/8972a2300f26a645672503deefc91eff
https://www.theaustralian.com.au/commentary/opinion/revisionists-drive-old-dixie-down-again/news-story/8972a2300f26a645672503deefc91eff
https://www.afr.com/politics/liberal-survivor-puts-spotlight-on-right-wing-churches-20210315-p57au7
https://www.afr.com/politics/liberal-survivor-puts-spotlight-on-right-wing-churches-20210315-p57au7
https://politicom.com.au/tragic-green-libs-wiped-out/
https://politicom.com.au/tragic-green-libs-wiped-out/


428 Augusto Zimmermann

elit rozwija się wrogie nastawienie do religii, którego na Zachodzie nie było 
już widać od czasu najgorszych ekscesów rewolucji francuskiej”11.

Historyczne ujęcie

Kolonizacja Australii rozpoczęła się w  wyniku decyzji brytyjskiego parla-
mentu o utworzeniu nowej kolonii karnej za oceanem. Oficer Królewskiej 
Marynarki Wojennej, kapitan Arthur Phillip (1738–1814), był odpowiedzial-
ny za założenie kolonii karnej w Nowej Południowej Walii – tam, gdzie póź-
niej powstało miasto Sydney. Kapitan Phillip był zdeterminowany, aby zało-
żyć taką kolonię w ramach zachodniej tradycji prawnej, która była przesiąk-
nięta chrześcijaństwem. W związku z tym „udzielił on wsparcia pierwszym 
kapelanom w  pielęgnowaniu życia religijnego kolonii”12. Dzięki jego naci-
skom, by w wolnym kraju nie było niewolnictwa, a tym samym niewolników, 
„zasady abolicjonistyczne zostały utrwalone od samego początku, a wpływ 
Wilberforce’a był znaczący”13. 

Przyjmuje się, że Lachlan Macquarie, gubernator Nowej Południowej 
Walii w latach 1810–1821, zapoczątkował przekształcanie Australii z miejsca, 
które do tej pory kojarzyło się z przestrzenią dla skazańców, w modelową 
kolonię brytyjską. Uważał, że Nowa Południowa Walia jest nie tylko krajem 
kary, lecz także „krajem zbawienia”. Pod jego łagodnymi rządami byłych ska-
zańców przekształcano w produktywnych, praworządnych obywateli14. Pod 
tym względem na wiele sposobów zachęcał do chrześcijaństwa, wierząc, że 
zasady chrześcijańskie uczynią następne pokolenie „uległym i  posłusznym 
rodzicom i przełożonym, uczciwym, wiernym i użytecznym wobec człon-

lian”, 4 listopada 2017, http://www.theaustralian.com.au/news/inquirer/liberalism-built-on-
christian-principles-is-lost-on-modern-elites/news-story/174b51227ac4a32c550c352e1ede8021, 
dostęp z: 07.09.2024.

11 D. Heydon, Religion “Toleration” in Modern Australia: The Tyranny of Relativism. Inaugural 
PM Glynn Lecture on Religion, Law and Public Life, Australian Catholic University, Adelaide, 
październik 2017, p. 8–9. 

12 D. Furse-Roberts, Edmund Burke’s Enduring Legacy in Australian Politics, „Quadrant Ma-
gazine” 62 (2018), nr 7–8, s. 13.

13 K. Windschuttle, The Break-Up of Australia: The Real Agenda Behind Aboriginal Recogni-
tion, Sydney 2016, s. 297. 

14 N. Ferguson, Empire: How Britain made the Modern World, London 2003, s. 105. 

http://www.theaustralian.com.au/news/inquirer/liberalism-built-on-christian-principles-is-lost-on-modern-elites/news-story/174b51227ac4a32c550c352e1ede8021
http://www.theaustralian.com.au/news/inquirer/liberalism-built-on-christian-principles-is-lost-on-modern-elites/news-story/174b51227ac4a32c550c352e1ede8021


429Wolność religijna w Australii

ków społeczeństwa”15. Uznawał te zasady religijne za „niezbędne zarówno dla 
wolności, jak i dla wysoko stojącej cywilizacji materialnej, i miał nadzieję, że 
dadzą satysfakcję wszystkim klasom oraz zapewnią ich pojednanie”16.

Sir Richard Bourke był gubernatorem Nowej Południowej Walii w latach 
1831–1837. Chociaż gubernator Bourke był pobożnym anglikaninem, to jed-
nak bronił interesów katolików wyznania rzymskokatolickiego, jak i  innych 
mniejszości religijnych, zwłaszcza protestantów17. W 1836 r. Bourke uchwalił 
Ustawę kościelną, która między innymi zniosła status Kościoła Anglii jako 
Kościoła państwowego. Od tego momentu wszystkie wyznania chrześcijańskie 
stały się równe prawu. Jak zauważa David Furse-Roberts, „decyzja o odłącze-
niu [od państwa] Kościoła Anglikańskiego nie była podyktowana świeckim 
impulsem do pomniejszenia roli religii, ale raczej dążeniem do zapewnienia 
sprawiedliwości pokrzywdzonej mniejszości katolickiej i nadania równej po-
zycji poszczególnym nurtom chrześcijaństwa w życiu publicznym”18.

W latach 1891–1899 przedstawiciele każdej kolonii brytyjskiej w Austra-
lii uczestniczyli w  konwencjach, na których omówiono opracowanie kon-
stytucji federalnej. Na ich wniosek parlament brytyjski uchwalił Ustawę 
konstytucyjną Australii 5 lipca 1900 roku. Przy tej okazji sir John Downer, 
jeden z najwybitniejszych współautorów konstytucji, oświadczył: „Wspólno-
ta australijska będzie, począwszy od pierwszego etapu, wspólnotą chrześci-
jańską”19.

Oświadczenie takie bezpośrednio trafiło do preambuły Konstytucji, któ-
ra brzmiała: „Podczas gdy mieszkańcy Nowej Południowej Walii, Wiktorii, 
Południowej Australii, Queenslandu i Tasmanii, pokornie opierając się na 
błogosławieństwie Boga Wszechmogącego, wyrazili zgodę na zjednoczenie 
się w jedną nierozerwalną Wspólnotę Federalną”20. Umieszczenie w pream-
bule uznania Boga było reakcją na ogromne poparcie opinii publicznej21. Jak 
podkreśla profesor prawa Helen Irving: 

15 M. Clarke, A History of Australia, Melbourne 1997, s. 280–281.
16 Tamże, s. 10.
17 Furse-Roberts, dz. cyt., s. 13.
18 Tamże, s. 14.
19 Cyt. za C. Stringer, Discovering Australia’s Christian Heritage, Brisbane 2000, s. 103.
20 Commonwealth of Australia Constitution Act 1900, Preamble.
21 R. G. Ely, Unto God and Caesar: Religious Issues in the Emerging Commonwealth 1891–1906, 

Melbourne 2004, s. 21. 



430 Augusto Zimmermann

Podczas Konwencji z  1897 r. delegaci zostali zasypani petycjami, w  których 
domagano się uznania Boga w Konstytucji. W petycjach, zorganizowanych na 
szczeblu krajowym, proszono o uznanie Boga za »Najwyższego Władcę Wszech-
świata«, o ogłoszenie modlitw narodowych oraz narodowych dni dziękczynie-
nia, a także dni »przebłagania«. Jednak sednem tych petycji było to, aby konsty-
tucja zawierała deklarację o duchowej – zwłaszcza chrześcijańskiej – tożsamości 
dla nowego narodu22.

Historycy podkreślają fakt, że australijska konstytucja powstała w specy-
ficznym środowisku społeczno-politycznym, w którym różne gałęzie Kościo-
ła chrześcijańskiego rywalizowały ze sobą o wpływy kulturowe23. W miejsce 
promowania rządu wykluczającego religię, jak pisze prawnik akademicki, 
dr Alex Deagon, „wielu ojców założycieli nie życzyło sobie społeczeństwa 
świeckiego, które odrzuca publiczne prezentacje i dyskurs religijny”24. Wręcz 
przeciwnie, historyczny i  kulturowy zakres wypracowania artykułu 116 
Konstytucji Australijskiej stanowił wyraz powszechnego poparcia dla re-
ligii, wynikającego z klimatu tolerancji religijnej, ale także troski o rozwój  
religii.

Przepisy prawne

Na tym historycznym tle interpretowany jest art. 116 Konstytucji. W danym 
artykule, który najwyraźniej był inspirowany Pierwszą Poprawką Konstytu-
cji Amerykańskiej, stwierdza się, że:

Wspólnota nie uchwala żadnych praw ustanawiających religię, narzucających 
jakichkolwiek praktyk religijnych lub zakazów swobodnego wyznawania ja-
kiejkolwiek religii oraz nie będzie wymagany żaden egzamin religijny, kwa- 
lifikujący do objęcia stanowiska lub powiernictwa publicznego w  ramach 
Wspólnoty25.

22 H. Irving, To Constitute a Nation: A Cultural History of Australia’s Constitution, Cam-
bridge 1999, s. 166. 

23 G. Blainey, A Shorter History of Australia, New York 1994, rozdz. 11.
24 A. Deagon, Secularism as a Religion: Questioning the Future of the “Secular” State, „The 

Western Australian Jurist” 8 (2017), s. 59.
25 Commonwealth of Australia Constitution Act 1900, p. 116.



431Wolność religijna w Australii

Niniejsza część zawiera kilka zakazów: po pierwsze, ustanawiania religii 
(innymi słowy, tworzenia oficjalnej religii); po drugie, obowiązku prakty-
kowania religii; po trzecie, jakiegokolwiek prawa zakazującego swobodne-
go wykonywania praktyk religijnych; i  po czwarte, nakładania religijnych 
kwalifikacji na urzędy publiczne. W  swoim autorytatywnym komentarzu 
do Konstytucji John Quick (jeden z autorów Konstytucji) i Robert Garran 
(który odegrał znaczącą rolę w ruchu Federacji Australijskiej) wyjaśnili cel 
i wpływ narodowej klauzuli oddzielającej państwo od Kościoła:

Przez ustanowienie religii rozumie się założenie i uznanie Kościoła państwowe-
go lub przyznanie jednemu Kościołowi specjalnych przywilejów, tytułów i ko-
rzyści, których odmawia się innym. Nie ma na celu zakazywania przez władzę 
federalną uznawania religii lub kultu religijnego26.

Niestety sądy nie zawsze prawidłowo interpretują jasne stwierdzenie art. 
116. W sprawie Harkianakis przeciwko Skalkos (1999) sędzia Dunford z Sądu 
Najwyższego Nowej Południowej Walii stwierdził, że artykuł ten czyni reli-
gię „nieistotną” dla federalnego stanowienia prawa i kształtowania polityki27. 
Również sprawa o zniesławienie powstała na podstawie dorozumianego lub 
niewyraźnego prawa do wolności słowa, dotyczącego spraw religijnych. Sę-
dzia Dunford wysłuchał wniosku i błędnie założył, że obrona „nie ma szans 
powodzenia”, ponieważ uznał, że art. 116 „wyklucza religię z systemu rządo-
wego”28. Jest to oczywiście całkowicie błędne. Jak zauważył profesor prawa 
Nicholas Aroney, „sugerowanie, że brak ustalonych zasad sprawia, że wzglę-
dy religijne stają się całkowicie nieistotne dla federalnego ustawodawstwa 
i kształtowania polityki, zwłaszcza w Australii, ale także w Stanach Zjedno-
czonych, jest po prostu nie do przyjęcia”29.

W 1981 r. Sąd Najwyższy Australii przedstawił swoją pierwszą decyzję 
dotyczącą klauzuli wprowadzenia rozdziału Kościoła od państwa30. Sprawa 
dotyczyła ważności federalnego wsparcia finansowego dla szkół wyznanio-

26 J. Quick, R. R. Garran, The Annotated Constitution of the Australian Commonwealth, Syd-
ney 1901, s. 952.

27 Harkianakis przeciwko Skalkos (1999) 47 NSWLR 302.
28 Tamże, 301–302.
29 Tamże.
30 Attorney-General (Vic) (ex rel Black) przeciwko Commonwealth (1981) 146 CLR 559 («DOGS 

Case»). 



432 Augusto Zimmermann

wych poprzez szereg dotacji właśnie dla stanów australijskich. Większość 
była zdania, że art. 116 nie zabrania prawu federalnemu wspierania praktyk 
religijnych ani udzielania wsparcia finansowego szkołom wyznaniowym na 
zasadach niedyskryminacyjnych. Aby popaść w konflikt z art. 116, rząd mu-
siałby posunąć się do ustanowienia oficjalnego Kościoła lub wywyższenia 
jednego wyznania ponad inne. W swojej decyzji większościowej sędzia Wil-
son przypomniał, że jeśli klauzula oddzielająca państwo od Kościoła miałaby 
być interpretowana tak szeroko, że wymagałaby bardziej „ścisłego rozdzia-
łu” między Kościołem a państwem, to trudno sobie wyobrazić, jakie miejsce 
pozostałoby dla funkcjonowania tradycyjnych praktyk, takich jak przysięga 
koronacyjna czy modlitwy inauguracyjne w kilku parlamentach stanowych 
i federalnych naszego kraju, nie wspominając już o uznaniu „Boga Wszech-
mogącego” w preambule Konstytucji.

Wolność religijna jest fundamentem każdej podstawowej wolności, 
w szczególności wolności słowa, zgromadzeń i sumienia. Sąd Najwyższy za-
uważył jednak, że nie każda ingerencja w religię jest nieprawomocna konsty-
tucyjnie, lecz jedynie taka, która powoduje „bezprawne naruszenie wolności 
religijnej”31. W Church of the New Faith (1983) Trybunał (C. J. Mason i J. Bren-
nan) uznał, że „ogólne prawa mające na celu zachowanie i ochronę społeczeń-
stwa nie są podważane przez zarzut religijnego obowiązku ich łamania”32. 
W tym samym tonie w przypadku sprawy Jehovah Witness’s (1943) sędzia La-
tham zwrócił się do katalogu „zła i okrucieństwa”, co czasami praktykowane 
jest w imię „religii”. Sędzia Latham stwierdził: „Zgodne z zachowaniem wol-
ności religijnej państwo powstrzymuje działania i  kierunki postępowania, 
które są niezgodne z podtrzymywaniem władzy cywilnej i są szkodliwe dla 
dalszego istnienia wspólnoty”33.

Było to również postrzeganie prowadzące australijskich polityków do 
przeciwstawienia się pomysłowi absolutnej wolności religijnej, stanowiącej 
tym samym niedopuszczalne zagrożenie dla ogółu społeczeństwa34. Podczas 

31 Adelaide Company of Jehovah’s Witnesses Inc. przeciwko Commonwealth (1943) 67 CLR 116, 
131 (Latham CJ).

32 Church of the New Faith przeciwko Commissioner for Pay-roll Tax (Vic) (1983) 154 CLR 120, 
136 (za Mason CJ i Brennan J); zob. także Kruger przeciwko Commonwealth of Australia (1997) 
190 CLR 1, 160 (J. Gummow). 

33 Tamże.
34 T. Blackshield, Religion and Australian Constitutional Law, [w:] Law and Religion: God, the 

State and the Common Law, red. P. Radan, D. Meyerson, R. F. Croucher, London 2005, s. 88.



433Wolność religijna w Australii

debaty na konwencji w Adelaide w 1898 r. pojawiła się nawet sugestia, by 
Konstytucja zakazała „praktyk religijnych, które zostały postrzegane przez 
wielu ludzi jako zasadniczo złe i niegodziwe”35.

Ta oryginalna interpretacja Konstytucji jest szczególnie istotna w obec-
nym kontekście radykalnego islamu. W 1987 r. w Sądzie Federalnym odmó-
wiono przywódcy religijnemu („Imamowi”) australijsko-libańskiego meczetu 
przedłużenia wizy tymczasowej, twierdząc, że popiera ekstremizm religijny 
i  przemoc. W  kwestionowaniu tego nakazu o  deportacji argumentowano, 
inter alia, że taki nakaz jest sprzeczny z wolnością religijną, o której mowa 
w art. 116. Zgromadzenie odrzuciło tę argumentację, stwierdzając, że wol-
ność religijna nie jest absolutna i nie można na tej podstawie usprawiedli-
wiać naruszenia innych podstawowych praw jednostki36.

Aspekty praktyczne

Ta sekcja zawiera krótki przegląd praktycznych aspektów wolności religijnej 
w Australii lub jej braku. Istnieje wiele przypadków, w których zwykli Au-
stralijczycy spotykają się z atakami prawnymi ze strony aktywistów, urzęd-
ników państwowych wymierzających sankcje. Zdarza się też, że bezbronnym 
dzieciom odmawia się opieki rodziców zastępczych, ponieważ ci są ludźmi 
wierzącymi. Zanim przytoczymy przykłady niektórych spraw sądowych, 
warto wspomnieć o dwóch przykładach prześladowania naukowców uniwer-
syteckich z powodu ich przekonań religijnych.

Pierwszy przykład dotyczy tego, co przydarzyło się znanemu naukowcowi 
i rabinowi Shimonowi Cowenowi, synowi byłego gubernatora generalnego 
Australii, sir Zelmana Cowena. Jest on znany ze swoich wysoko notowanych 
na całym świecie badań o prawach noahidów, na podstawie których nauko-
wiec publicznie wystąpił przeciwko homoseksualizmowi, liberalnym przepi-
som aborcyjnym i ustawodawstwu o dobrowolnym wspomaganiu eutanazji. 
Rabin Cowen został zwolniony w  trybie natychmiastowym ze stanowiska 
akademickiego na Uniwersytecie Monash w Wiktorii podczas debaty o mał-

35 Tamże, s. 91.
36 Minister for Immigration and Ethnic Affairs przeciwko Lebanese Moslem Association and Oth-

ers (1987) 17 FCR 580, s. 373.



434 Augusto Zimmermann

żeństwie osób tej samej płci w 2015 r. Wicekanclerz Uniwersytetu Monash 
zobowiązał uczelnię do jednostronnego wspierania małżeństw osób tej samej 
płci. Bez formalnego ostrzeżenia lub jakiejkolwiek sposobności rabin Cowen 
został odwołany przez dziekana Wydziału Sztuki za rzekome wykorzysty-
wanie swojej uniwersyteckiej poczty e-mail do wyrażania swojej opinii na 
temat małżeństw osób tej samej płci, kierując się swoimi ortodoksyjnymi 
przekonaniami żydowskimi. Kiedy odwołał się od tej decyzji do pani wice-
kanclerz, ta odpowiedziała mu, że to ona upoważniła dziekana do działania 
przeciwko niemu i zamknęła sprawę37.

Powyższy przykład nie stanowi zjawiska rzadkiego – można przytoczyć 
również inne wydarzenia, chociażby sprawę byłego wykładowcy akade-
mickiego na Uniwersytecie Macquarie dra Stephena Chavura, którego ni-
gdy przedtem nie oskarżano o  dyskryminację, nadużycia czy podburzają-
ce wypowiedzi. To wybitny teoretyk polityczny i historyk, jego artykuły są 
publikowane w  wielu prestiżowych czasopismach. Jego najnowsza książka 
naukowa nosi tytuł Reason, Religion, and the Australian Polity: A Secular State? 
(Routledge, 2019). W 2017 roku aktywiści LGBTQI+ publicznie naciskali na 
Uniwersytet Macquarie, by go zwolnił ze stanowiska dyrektora Instytutu 
Macquarie, znanej chrześcijańskiej organizacji zajmującej się szkoleniem po-
litycznym. Aktywiści twierdzili, że stanowisko dra Chavury w tej organi-
zacji jest sprzeczne z oficjalnym poparciem uniwersytetu dla kwestii LGB-
TQI+. Nie otrzymał on żadnego wsparcia ze strony władz i  kierownictwa 
uniwersytetu. Wręcz przeciwnie, wrogie otoczenie i presja administracyjna 
ostatecznie zmusiły go do ustąpienia ze stanowiska akademickiego i szuka-
nia pracy gdzie indziej.

Delany przeciwko Porteous (2015) TACD

We wrześniu 2015 roku osoba transseksualna, Martine Delaney, złożyła 
skargę na katolickiego arcybiskupa Juliana Porteousa na podstawie Tasma-
nian Anti-Discrimination Act (Tasmańskiej ustawy antydyskryminacyjnej) do 
urzędnika państwowego do spraw przeciwdziałania dyskryminacji. Skarga 
dotyczyła broszury zatytułowanej Don’t Mess With Marriage („Nie zadzieraj 

37 Rabbi Shimon Cowen, https://australiawatch.com.au/rabbi-shimon/, dostęp z: 07.09.2024.

https://australiawatch.com.au/rabbi-shimon/


435Wolność religijna w Australii

z małżeństwem”), w której jest napisane, że „małżeństwo powinno być he-
teroseksualnym związkiem między mężczyzną a  kobietą, a  zmiana prawa 
zagrażałaby wychowaniu dziecka”38. Skarga opierała się przede wszystkim 
na art. 17(1) ustawy, zgodnie z którym „osoba nie może dopuszczać się za-
chowań, które obrażają, poniżają, onieśmielają, znieważają lub wyśmiewają 
inną osobę” ze względu na płeć, rasę, wiek, orientację seksualną, aktywność 
seksualną zgodną z prawem, tożsamość płciową, interpłciowość, niepełno-
sprawność, stan cywilny, status związku, ciążę, karmienie piersią, rodziciel-
stwo i obowiązki rodzinne.

Jak można zauważyć, ta klauzula w  ustawodawstwie państwowym do-
tyczy ochrony uczuć ludzi. Sprawia, że samo „obrażanie” innej osoby jest 
niezgodne z prawem, chociaż prawda nie musi być koniecznie wykorzysty-
wana jako ważna obrona. Mimo że Delaney wycofała swoją skargę z powo-
dów osobistych, arcybiskup Porteous został wezwany przed organ antydy-
skryminacyjny z powodu wyrażania tradycyjnego poglądu Kościoła na te-
mat małżeństwa. Naraziło to wszystkie grupy religijne na Tasmanii na ataki, 
a ich praktyki i przekonania pozostały bez ochrony. Oczywiście, jeśli ludzie 
są zmuszeni do stawienia się przed komisją antydyskryminacyjną, to jest to 
poważna przeszkoda zniechęcająca do wnoszenia cennego wkładu w debatę 
publiczną w całej Australii39.

Hordyk przeciwko Wanslea Family Services (2019) WAEOC

Byron i Keira Hordyk to chrześcijańskie małżeństwo z Australii Zachodniej. 
W  styczniu 2017 r. złożyli oni podanie o gotowości stania się opiekunami 
zastępczymi dla dzieci w  wieku od 0 do 5 lat. Deklarowali, że pokochają 
i zaopiekują się każdym dzieckiem, które do nich trafi, ale nie będą w stanie 
akceptować ani promować tożsamości seksualnej, która jest sprzeczna z ich 
chrześcijańskimi wartościami. W rezultacie Byron i Keira zostali odrzuceni 
przez agencję opieki zastępczej i uznani za „niebezpiecznych”, ze względu na 

38 Tamże.
39 A. Shanahan, Discrimination Police Indulging In Gay Abandon, „The Australian”, 15 paź-

dziernika 2011, https://www.theaustralian.com.au/opinion/discrimination-police-indulging- 
in-gay-abandon/news-story/c1457f01388bc4f3b1fe0a1a974f82fd.

https://www.theaustralian.com.au/opinion/discrimination-police-indulging-in-gay-abandon/news-story/c1457f01388bc4f3b1fe0a1a974f82fd
https://www.theaustralian.com.au/opinion/discrimination-police-indulging-in-gay-abandon/news-story/c1457f01388bc4f3b1fe0a1a974f82fd


436 Augusto Zimmermann

ich tradycyjne chrześcijańskie przekonania dotyczące płci i  seksualności40. 

Ponieważ był to wyraźny przypadek dyskryminacji religijnej, małżeństwo 
złożyło skargę do Komisji ds. Równości Szans zgodnie z Ustawą Równości 
Szans (Equal Opportunity Act) z 1984 r. W 2019 r. Komisja ds. Równości Szans 
doraźnie odrzuciła skargę Byrona i Keiry, argumentując, że ich roszczenie 
było „błędne i nieuzasadnione”.

Burns v Gaynor – Różne przypadki41

Bernard Gaynor jest mieszkańcem Queensland. Od pół dekady jest narażony 
na spór prawny z powodu prowadzenia przez niego konserwatywnego blo-
ga w Internecie i promowania chrześcijańskich poglądów na temat małżeń-
stwa, płci i rodziny. Aktywista LGBTQI w Nowej Południowej Walii (Gar-
ry Burns) złożył ponad 40 skarg dotyczących dyskryminacji i  oczerniania 
(w tym 36 w ciągu 32 miesięcy) przeciwko Gaynorowi za poglądy wyrażone 
na jego blogu. Obrona przed tymi oskarżeniami była dla Gaynora bardzo 
wyczerpująca, czasochłonna i kosztowna, ponieważ był zmuszony sprzedać 
swój dom i poniósł ponad 400 tysięcy dolarów opłat prawnych42. Co ciekawe, 
„pan Gaynor nie był w stanie doprowadzić do odrzucenia skarg jako dokucz-
liwego szykanowania, mimo że ani jedno oskarżenie przeciwko niemu nie 
zostało potwierdzone jako sukces oskarżyciela”43.

40 K. Hedley, Couple Who Believe It’s a Sin to be Gay Fight for Right to be Foster Carers, „WA-
Today”, 6 lutego 2020, https://www.watoday.com.au/national/western-australia/couple-who-
believe-it-s-a-sin-to-be-gay-fight-for-right-to-be-foster-carers-20200205-p53y3c.html

41 Zob. m.in.; Burns przeciwko Gaynor (nr 2) (2019) NSWDC 552; Burns przeciwko Gay-
nor (2018) NSWDC 358; Burns przeciwko Gaynor (2015) NSWDC 283; Burns przeciwko Gaynor 
(2015) NSWDC 24; Burns przeciwko Gaynor (2015) NSWCATAD 211; Burns przeciwko Gaynor 
(2015) NSWCATAD 77; Burns przeciwko Gaynor (2015) NSWCATAD 24. 

42 A. Zimmermann, The State of Freedom of Speech in Australia: Universities, the Media, and 
Society in General, [w:] Freedom of Speech: A Comparative Law Perspective, red. G. Blicharz, War-
saw 2019, s. 242.

43 J. Steenhof, Australian Cases: Freedom of Thought, Conscience and Religion, Canberra 
2020, s. 10. 

https://www.watoday.com.au/national/western-australia/couple-who-believe-it-s-a-sin-to-be-gay-fight-for-right-to-be-foster-carers-20200205-p53y3c.html
https://www.watoday.com.au/national/western-australia/couple-who-believe-it-s-a-sin-to-be-gay-fight-for-right-to-be-foster-carers-20200205-p53y3c.html


437Wolność religijna w Australii

Fleming przeciwko Advertiser-News Weekend Publishing Co Pty 
Ltd & Anor (Nr 2) (2016) SASC 26 

John Fleming jest katolickim księdzem mieszkającym w Południowej Austra-
lii, szanowany jako zasłużony kapłan i naukowiec o nieskazitelnym charakte-
rze. Jednak kariera, reputacja i bezpieczeństwo finansowe księdza Fleminga 
zostały poważnie zagrożone, gdy w 2008 r. lokalna gazeta w Adelaide (The 
Sunday Mail) opublikowała szereg bezpodstawnych oskarżeń, które wysunął 
przeciwko niemu dziennikarz Nigel Hunt, zarzucając wykorzystywanie sek-
sualne małoletniego w przeszłości.

Oskarżenia wobec ks. Fleminga zostały wcześniej zbadane i odrzucone 
przez policję w Australii Południowej, podważając ich prawdziwość. Następ-
nie ksiądz pozwał The Sunday Mail o zniesławienie, a sprawa została rozpa-
trzona w 2014 r. Kiedy na początku 2016 r. wyrok wreszcie zapadł, sprawa 
ks. Fleminga o zniesławienie została oddalona. Sędzia po prostu postanowił 
uznać te niepotwierdzone doniesienia gazety przeciwko księdzu Flemingowi 
za prawdziwe44.

Błędy w wyroku były zdecydowanie zbyt liczne i dość znaczące. Ks. Fle-
ming odwołał się od tej decyzji – jednak bezskutecznie – do Sądu Najwyż-
szego Australii Południowej, a w końcu do Wysokiego Trybunału, gdzie jego 
wniosek o urlop okolicznościowy został odrzucony na tej podstawie, że nie 
dotyczy żadnej kwestii o znaczeniu ogólnym45. Najwyraźniej sędziowie naj-
wyższego sądu krajowego uważali, że uznanie domniemania niewinności 
i ciężar dowodu w sprawach o zniesławienie nie są już kwestiami o poważ-
nym znaczeniu do rozpatrywania przez sąd.

Paul Collits wymienia trzy ważne aspekty sprawy Fleminga: 

Antykatolickie uprzedzenia wymiaru sprawiedliwości, ujawnione w  procesie 
Fleminga i  fakt, że księża w czasach moralnej paniki, dotyczącej seksualnego 
wykorzystywania nieletnich, stali się uzasadnionym celem do ośmieszania lub 

44 Fleming przeciwko Advertiser-News Weekend Publishing Co Pty Ltd & Anor (Nr 2) (2016) 
SASC 26 (183) (J. Gray). 

45 „Wniosek o udzielenie specjalnego urlopu okolicznościowego nie budzi kwestii o zna-
czeniu ogólnym. Żaden z zarzutów podniesionych przez skarżącego nie ma wystarczających 
szans powodzenia, aby uzasadnić przyznanie urlopu okolicznościowego. Urlop ten należy 
odrzucić wraz z kosztami”, John Fleming przeciwko Advertiser News Weekend Publishing Co Pty 
Ltd & ANOR (2017) HCASL 16 A44/2016.



438 Augusto Zimmermann

atakowania w kulturze »wierzymy ci«, #MeToo, wbudowanej w wymiar spra-
wiedliwości oraz prawnego i powszechnego akceptowania »winy poprzez oskar-
żenie«.
Brak sprawiedliwości proceduralnej w rozprawie i w późniejszych postępowa-
niach odwoławczych.
Poważnych braków w uzasadnieniu prawnym wyroku w procesie o zniesławie-
nie i późniejszych odwołaniach46.

Antykatolickie uprzedzenie, które ujawniono w  procesie Fleminga, jest 
niezaprzeczalne. Pokazuje, jak księża katoliccy mogą stać się nieuzasadnio-
nym celem do ośmieszania lub atakowania w dobie kultury #MeToo, osadzo-
nej w australijskim systemie sprawiedliwości. Rzeczywiście, sędzia w procesie 
Fleminga, a następnie sędziowie Sądu Najwyższego Australii Południowej pa-
dli ofiarami wszechobecnego, antychrześcijańskiego uprzedzenia, obalające-
go domniemania o niewinności, utrzymując, że po prostu nie należy wierzyć 
katolickim księżom.

Ostatecznie szkoda wyrządzona reputacji ks. Johna Fleminga jest zarówno 
nieodwracalna, jak i niezmierna. Krytycy i przeciwnicy mogą nadal wypowia-
dać straszliwe oszczerstwa, wiedząc, że są ustawowo chronieni niesprawiedli-
wym wyrokiem sądu. Po orzeczeniu sądu Archidiecezja Adelaide odmówiła 
ks. Flemingowi możliwości pełnienia jakiejkolwiek posługi katolickiej, tym 
samym odmawiając niewinnej osobie podstawowego prawa do kontynuowa-
nia i wykonywania swoich powinności religijnych.

Uwagi końcowe

W Australii narastają nastroje antychrześcijańskie, zwłaszcza antykatolickie47. 
Zjawisko to jest odczuwalne w znacznej części sektora publicznego i prywat-
nego. Chrześcijanie coraz częściej unikają publicznego wypowiadania się 
w kwestiach dotyczących ich wiary z obawy przed skargami do odpowiednich 
władz. Zjawisko to określa się mianem „nowego sekciarstwa” – nowej formy 

46 P. Collits, The Crucifixion of John Fleming, „The Freedoms Project”, 18 maja 2020, https://
thefreedomsproject.com/item/522-the-crucifixion-of-john-fleming, dostęp z: 07.09.2024.

47 A. K. Thompson, Should Public Reason Developed Under U.S. Establishment Clause Jurispru-
dence Apply to Australia?, „The University of Notre Dame Australia Law Review” 17 (2015), s. 108.

https://thefreedomsproject.com/item/522-the-crucifixion-of-john-fleming
https://thefreedomsproject.com/item/522-the-crucifixion-of-john-fleming


439Wolność religijna w Australii

sekularyzmu, w której wartości i przekonania religijne, zwłaszcza chrześci-
jańskie, są uważane za niegodne, pozbawione znaczenia, nieistotne, a nawet 
szkodliwe, gdy chodzi o uwzględnienie kluczowych kwestii społecznych48. 

W  powyższym tekście opisano rosnącą liczbę przypadków zagrożenia 
wolności religijnej w Australii. Dokuczliwe roszczenia nasilają się, przyczy-
niając się do strat finansowych, społecznych i emocjonalnych u osób zrze-
szonych w społecznościach wyznaniowych. Stres związany z dochodzeniem 
roszczeń prawnych jest często karą samą w sobie, a większość Australijczy-
ków nie ma możliwości ani środków finansowych niezbędnych do toczenia 
tej walki49.

W gruncie rzeczy ludzie religijni, a zwłaszcza chrześcijanie, stają się głów-
nymi celami toczącej się kampanii oszczerstw, która często prowadzi do bez-
podstawnych oskarżeń i  rozległych postępowań sądowych. Ze względu na 
obecny klimat antyreligijnej bigoterii, zdolność do życia zgodnie z własnymi 
wartościami i  wyznawanymi przekonaniami już nie stanowi podstawowej 
wolności, z której każdy mieszkaniec Australii może korzystać.

Bibliografia

Ź r ó d ł a

Commonwealth of Australia Constitution Act, 1900.
Adelaide Company of Jehovah’s Witnesses Inc. przeciwko Commonwealth (1943) 67 CLR 

116/.
Attorney-General (Vic) (ex rel Black) przeciwko Commonwealth (1981) 146 CLR 559 

(«DOGS Case»).
Burns przeciwko Gaynor (Nr 2) (2019) NSWDC 552.
Burns przeciwko Gaynor (2018) NSWDC 358. 
Burns przeciwko Gaynor (2015) NSWDC 283.
Burns przeciwko Gaynor (2015) NSWDC 24.
Burns przeciwko Gaynor (2015) NSWCATAD 211.
Burns przeciwko Gaynor (2015) NSWCATAD 77.
Burns przeciwko Gaynor (2015) NSWCATAD 24.
Church of the New Faith przeciwko Commissioner for Pay-roll Tax (Vic) (1983) 154 CLR 12.

48 P. Kurti, The Tyranny of Tolerance: Threats to Religious Liberty in Australia, Redland Bay 
2017, s. 165.

49 Steenhof, dz. cyt., nr 43, s. 4. 



440 Augusto Zimmermann

Delany przeciwko Porteous (2015) TACD.
Fleming przeciwko Advertiser-News Weekend Publishing Co Pty Ltd & Anor (Nr 2) (2016) 

SASC 26.
Fleming przeciwko Advertiser News Weekend Publishing Co Pty Ltd & ANOR (2017) 

HCASL 16 A44/2016.
Harkianakis przeciwko Skalkos (1999) 47 NSWLR 302.
Kruger przeciwko Commonwealth of Australia (1997) 190 CLR 1.
Minister for Immigration and Ethnic Affairs przeciwko Lebanese Moslem Association and 

Others (1987) 17 FCR 580.

O p r a c o w a n i a

Blackshield T., Religion and Australian Constitutional Law, [w:] Law and Religion: God, 
the State and the Common Law, red. P. Radan, D. Meyerson, R. F. Croucher, Lon-
don 2005, s. 75–106.

Blainey G., A Shorter History of Australia, New York 1994.
Clark M., A History of Australia, Melbourne 1997.
Deagon A., Secularism as a Religion: Questioning the Future of the „Secular” State, „The 

Western Australian Jurist” 8 (2017), s. 31–94.
Ely R., Unto God and Caesar: Religious Issues in the Emerging Commonwealth 1891–1906, 

Melbourne 2004. 
Ferguson N., Empire: How Britain made the Modern World, London 2003. 
Furse-Roberts D., Edmund Burke’s Enduring Legacy in Australian Politics, „Quadrant 

Magazine” 62 (2018), nr 7–8, s. 12–19.
Heydon D., Religion “Toleration” in Modern Australia: The Tyranny of Relativism. In-

augural PM Glynn Lecture on Religion, Law and Public Life, Australian Catholic 
University, Ade-laide, październik 2017. 

Irving H., To Constitute a Nation: A Cultural History of Australia’s Constitution, Cam-
bridge 1999. 

Kurti P., Religious Liberty: A Forgotten Freedom?, [w:] Religious Freedom in Australia – 
A New Terra Nullius?, red. I. T. Benson, M. Quinlan, A. K. Thompson, Sydney 
2019, s. 21–26.

Kurti P., Sacred & Profane: Faith and Belief in a Secular Society, Redland Bay 2020. 
Kurti P., The Tyranny of Tolerance: Threats to Religious Liberty in Australia, Brisbane 

2017.
Quick J., Garran R., The Annotated Constitution of the Australian Commonwealth, Sydney 1901. 
Quinlan M., An Unholy Patchwork Quilt: The Inadequacy of Protections of Freedom of 

Religious in Australia, [w:] Religious Freedom in Australia – A New Terra Nullius?, red. 
I. T. Benson, M. Quinlan, A. K. Thompson, Sydney 2019, s. 36–62.

Sheridan G., God is Good for You: A Defence of Christianity in Troubled Times, Sydney 
2018. 



441Wolność religijna w Australii

Steenhof J., Australian Cases: Freedom of Thought, Conscience and Religion, Canberra 
2020. 

Stringer C., Discovering Australia’s Christian Heritage, Brisbane 2000.
Thompson A. K., Should Public Reason Developed Under U.S. Establishment Clause Juri-

sprudence Apply to Australia?, „The University of Notre Dame Australia Law Re-
view” 17 (2015), s. 107–134.

Windschuttle K., The Break-Up of Australia: The Real Agenda Behind Aboriginal Reco-
gnition, Sydney 2016. 

Zimmermann A., The State of Freedom of Speech in Australia: Universities, the Media, 
and Society in General, [w:] Freedom of Speech: A Comparative Law Perspective, red. 
G. Blicharz, Warszawa 2019, s. 217–278.

Zimmermann A., Christian Foundations of the Common Law, vol. 3, Australia, Redland 
Bay 2018. 

N e t o g r a f i a

Australia Watch, Rabbi Shimon Cowen, https://australiawatch.com.au/rabbi-shimon/, 
dostęp z: 07.09.2024.

Australian Bureau of Statistics, 2016 Census: Religion, 27 czerwca 2017, https://
www.abs.gov.au/AUSSTATS/abs@.nsf/mediareleasesbyReleaseDate/7E-
65A144540551D7CA258148000E2B85, dostęp z: 07.09.2024.

Burke S., Limp Green Libs Wiped Out, „Politicom”, 14 marca 2021, https://politicom.
com.au/tragic-green-libs-wiped-out/, dostęp z: 07.09.2024.

Collits P., The Crucifixion of John Fleming, „The Freedoms Project”, 18 maja 2020, 
https://thefreedomsproject.com/item/522-the-crucifixion-of-john-fleming, do-
stęp z: 07.09.2024.

Donnelly K., Persecution of Christians Being Taken to Extremes, „The Australian”, 24 
kwietnia 2019, https://www.theaustralian.com.au/commentary/persecution-of-
christians-being-taken-to-extremes/news-story/038ad2176b1ce5cf2fa94ad4b-
f7430bf,  dostęp  z: 07.09.2024.

Hedley K., Couple Who Believe It’s a Sin to be Gay Fight for Right to be Foster Carers, 
„WAToday”,  6  lutego  2020,  https://www.watoday.com.au/national/western-
-australia/couple-who-believe-it-s-a-sin-to-be-gay-fight-for-right-to-be-foster-
carers-20200205-p53y3c.html, dostęp z: 07.09.2024.

Heydon D., Liberalism Built on Christian Principles is Lost on Modern Elites, „The Au-
stralian”,  4  listopada  2017,  http://www.theaustralian.com.au/news/inquirer/ 
liberalism-built-on-christian-principles-is-lost-on-modern-elites/news-story/17 
4b51227ac4a32c550c352e1ede8021, dostęp z: 07.09.2024.

Sexton M., Revisionists Drive Old Dixie Down Again, „The Australian”, 21 sierpnia 
2018, https://www.theaustralian.com.au/commentary/opinion/revisionists-dri-
ve-old-dixie-down-again/news-story/8972a2300f26a645672503deefc91eff,  do-
stęp z: 07.09.2024.

https://australiawatch.com.au/rabbi-shimon/
https://www.abs.gov.au/AUSSTATS/abs@.nsf/mediareleasesbyReleaseDate/7E65A144540551D7CA258148000E2B85
https://www.abs.gov.au/AUSSTATS/abs@.nsf/mediareleasesbyReleaseDate/7E65A144540551D7CA258148000E2B85
https://www.abs.gov.au/AUSSTATS/abs@.nsf/mediareleasesbyReleaseDate/7E65A144540551D7CA258148000E2B85
https://politicom.com.au/tragic-green-libs-wiped-out/
https://politicom.com.au/tragic-green-libs-wiped-out/
https://thefreedomsproject.com/item/522-the-crucifixion-of-john-fleming
https://www.theaustralian.com.au/commentary/persecution-of-christians-being-taken-to-extremes/news-story/038ad2176b1ce5cf2fa94ad4bf7430bf
https://www.theaustralian.com.au/commentary/persecution-of-christians-being-taken-to-extremes/news-story/038ad2176b1ce5cf2fa94ad4bf7430bf
https://www.theaustralian.com.au/commentary/persecution-of-christians-being-taken-to-extremes/news-story/038ad2176b1ce5cf2fa94ad4bf7430bf
https://www.watoday.com.au/national/western-australia/couple-who-believe-it-s-a-sin-to-be-gay-fight-for-right-to-be-foster-carers-20200205-p53y3c.html
https://www.watoday.com.au/national/western-australia/couple-who-believe-it-s-a-sin-to-be-gay-fight-for-right-to-be-foster-carers-20200205-p53y3c.html
https://www.watoday.com.au/national/western-australia/couple-who-believe-it-s-a-sin-to-be-gay-fight-for-right-to-be-foster-carers-20200205-p53y3c.html
http://www.theaustralian.com.au/news/inquirer/liberalism-built-on-christian-principles-is-lost-on-modern-elites/news-story/174b51227ac4a32c550c352e1ede8021
http://www.theaustralian.com.au/news/inquirer/liberalism-built-on-christian-principles-is-lost-on-modern-elites/news-story/174b51227ac4a32c550c352e1ede8021
http://www.theaustralian.com.au/news/inquirer/liberalism-built-on-christian-principles-is-lost-on-modern-elites/news-story/174b51227ac4a32c550c352e1ede8021
https://www.theaustralian.com.au/commentary/opinion/revisionists-drive-old-dixie-down-again/news-story/8972a2300f26a645672503deefc91eff
https://www.theaustralian.com.au/commentary/opinion/revisionists-drive-old-dixie-down-again/news-story/8972a2300f26a645672503deefc91eff


442 Augusto Zimmermann

Shanahan A., Discrimination Police Indulging In Gay Abandon, „The Australian”, 15 paź-
dziernika 2011, https://www.theaustralian.com.au/opinion/discrimination-po-
lice-indulging-in-gay-abandon/news-story/c1457f01388bc4f3b1fe0a1a974f82fd, 
dostęp z: 07.09.2024.

Thompson B., Liberal Survivor Puts Spotlight on Right-Wing Churches, „Australian Fi-
nancial Review”, 15 marca 2021, https://www.afr.com/politics/liberal-survivor-
puts-spotlight-on-right-wing-churches-20210315-p57au7, dostęp z: 07.09.2024.

https://www.theaustralian.com.au/opinion/discrimination-police-indulging-in-gay-abandon/news-story/c1457f01388bc4f3b1fe0a1a974f82fd
https://www.theaustralian.com.au/opinion/discrimination-police-indulging-in-gay-abandon/news-story/c1457f01388bc4f3b1fe0a1a974f82fd
https://www.afr.com/politics/liberal-survivor-puts-spotlight-on-right-wing-churches-20210315-p57au7
https://www.afr.com/politics/liberal-survivor-puts-spotlight-on-right-wing-churches-20210315-p57au7


Siju T HOM A S
Alliance Defending Freedom, India

Wolność religijna w Azji

Wprowadzenie

Hasło przedstawia stan wolności religijnej w Azji ze szczególnym uwzględ-
nieniem przepisów dotyczących bluźnierstwa. Prawa te penalizują wszelkie 
domniemane oszczerstwa wobec bóstwa, praktyk lub wierzeń uznawanych 
za święte w pismach świętych lub zwyczajowo. W większości przypadków 
osoby należące do mniejszości wyznaniowych są ścigane na mocy tych prze-
pisów za obrazę bóstwa lub wyznawców religii znajdujących się pod bezpo-
średnią lub pośrednią ochroną państwa. Kara za bluźnierstwo jest dość su-
rowa i waha się od grzywny po karę więzienia, a w niektórych przypadkach 
chłostę i egzekucję. Prawa te poważnie ograniczają i utrudniają swobodne 
praktykowanie religii lub przekonań.

Wyjaśnienie charakteru zagadnienia

Dzięki temu, że w  Azji rozwijały się główne i  pomniejsze religie świata, 
społeczeństwo azjatyckie jest jednym z  najbardziej zróżnicowanych pod 
względem religijnym na świecie. Wzajemna tolerancja pozwoliła na plura-



444 Siju Thomas

lizm religijny tego regionu, co skutkowało rozwojem rozkwitem wielu tra-
dycji wyznaniowych. Jednakże kraje wyznające religię państwową w swoich 
ustawach zasadniczych wyraźnie zaznaczyły uprzywilejowaną pozycję takiej 
religii w stosunku do innych. W większości przypadków preferencja ta nie 
ogranicza się do wsparcia państwa dla religii objętej ochroną, ale rozciąga się 
na politykę i przepisy, które ograniczają i penalizują swobodne praktykowa-
nie jakiejkolwiek innej religii.

Historyczne ujęcie

Badanie Pew Research Center przeprowadzone w 2014 r. wykazało, że połowa 
najbardziej zróżnicowanych religijnie krajów na świecie znajduje się w  re-
gionie Azji i Pacyfiku. Islam, hinduizm, chrześcijaństwo – wszystkie główne 
religie świata miały swoje korzenie w Azji. Kontynent ten jest także domem 
dla buddyzmu, judaizmu i wielu innych mniejszych religii. Chrześcijaństwo 
rozkwitło głównie poza Azją, a jego wyznawcy obecni w kilku krajach azja-
tyckich stanowią tam mniejszość. Ukształtowany w  Indiach buddyzm jest 
gorliwie praktykowany w wielu postaciach w kilku krajach Azji Południo-
wo-Wschodniej, Chinach, Japonii i na Sri Lance.

Wpływy powstałego w  VII w. islamu są dość wyraźne na kontynencie 
azjatyckim – jest on religią państwową w wielu krajach Azji Południowo-
-Wschodniej. Ma w  Azji również sporą liczbę wyznawców, ponieważ to 
właśnie tam mieszka większość muzułmanów. Większość z nich należy do 
sunnickiego odłamu islamu, z wyjątkiem Iranu i Iraku. Taki rozkład demo-
grafii religijnej ma bezpośredni wpływ na stan wolności religijnej w regionie 
azjatyckim.

Stan rzeczy

Istnieje kilka badań i  opracowań poświęconych zagadnieniom prezento-
wanym w  niniejszym artykule. Raport roczny amerykańskiej Komisji ds. 
Międzynarodowej Wolności Religijnej kompleksowo analizuje i omawia po-
wszechne prawo do wolności wyznania na całym świecie. W oparciu o ba-
dania stanu wolności religijnej w  poszczególnych państwach wyodrębnia 



445Wolność religijna w Azji

dwie grupy: krajów wzbudzających szczególne obawy (Countries of Particular 
Concern) i krajów znajdujących się na specjalnej liście obserwacyjnej (Special 
Watch List). Monitoruje także podmioty niepaństwowe, np. ugrupowania czy 
organizacje, wzbudzające szczególne obawy (Entities of Particular Concern). 
Podobnym źródłem informacji jest opracowywany przez organizację Open 
Doors Światowy Indeks Prześladowań, lista 50 krajów, w których popełnia-
nych jest najwięcej naruszeń wolności religijnej. Dogłębną analizę znaczenia 
praw dotyczących apostazji i bluźnierstwa na całym świecie stanowi książka 
Silenced autorstwa Paula Marshalla i Niny Shea.

Na przestrzeni lat liczne badania naukowe badały zakres wolności religij-
nej na świecie, a zwłaszcza w Azji. Szczegółowe omówienie stanu wolności 
religijnej w Azji w ramach krótkiego artykułu byłoby trudne. Rozważania 
zostaną zatem zawężone do bardzo istotnego w  kontekście azjatyckim te-
matu, jakim jest powszechność restrykcji dotyczących bluźnierstwa. Zjawi-
sko to dotyczy przede wszystkim krajów z  większością muzułmańską lub 
państw, w których obowiązuje religia państwowa, z kilkoma wyjątkami, ta-
kimi jak Indie. Przepisy dotyczące bluźnierstwa obowiązują w wielu krajach 
Azji w różnym natężeniu. Zostaną one omówione w niniejszym artykule.

Aspekty prawne

W 2019 r. w znacznej liczbie krajów, około 79 na 198, obowiązywały pra-
wa lub zasady zabraniające bluźnierstwa, natomiast 22 kraje wprowadziły 
przepisy penalizujące apostazję. Warto zauważyć, że około połowa krajów, 
w których obowiązywały przepisy dotyczące bluźnierstwa, znajdowała się 
w Azji.

Według Black’s Law Dictionary bluźnierstwo odnosi się do aktu braku sza-
cunku lub obrazy wobec Boga, religii, świętych symboli lub innych przed-
miotów uznawanych za święte. Z prawnego punktu widzenia czyny bluźnier-
cze obejmują zniesławiające wypowiedzi przeciwko bóstwom, praktykom 
religijnym lub przekonaniom uważanym za święte w oparciu o pisma święte 
lub zwyczaje.

Analiza przepisów prawnych dotyczących bluźnierstwa ujawnia kilka 
kluczowych kwestii. Po pierwsze, przepisy te naruszają uznane na arenie 
międzynarodowej standardy wolności słowa i wypowiedzi. Ponadto cechuje 



446 Siju Thomas

je niejasny język, co prowadzi do arbitralnych interpretacji i szerokich zasto-
sowań. Ponadto często w niewystarczającym stopniu uwzględniają one wy-
móg ustalenia zamiaru lub motywu popełnienia bluźnierstwa.

Kary związane z przestępstwami bluźnierstwa są bardzo zróżnicowane 
i obejmują grzywny i więzienie, chłostę, a w niektórych krajach, takich jak 
Pakistan, Afganistan czy Arabia Saudyjska, nawet karę śmierci. Warto za-
uważyć, że w 2019 r. kilka osób otrzymało w Pakistanie wyroki śmierci za 
bluźnierstwo, znalazł się wśród nich wykładowca uniwersytecki oskarżony 
o słowną obrazę proroka Mahometa i wygłaszanie obraźliwych uwag w me-
diach społecznościowych. Wypada jednak wspomnieć, że dotychczas nie wy-
konano w Pakistanie żadnej egzekucji za bluźnierstwo.

Należy zauważyć, że pakistańskie przepisy penalizujące bluźnierstwo 
dotyczą w  szczególności wystąpień skierowanych przeciwko islamowi, nie 
chronią zaś innych religii. Prawo pozwala każdemu oskarżyć inną osobę 
o bluźnierstwo wyłącznie na podstawie poszlak, a zeznanie jednego muzuł-
manina wystarcza, aby zapewnić skazanie niemuzułmanina. Wiele przypad-
ków oskarżeń o  bluźnierstwo w  Pakistanie motywowanych jest wrogością 
osobistą, rywalizacją zawodową lub ekonomiczną, a nie rzeczywistymi ak-
tami bluźnierstwa – te bowiem często wymierzone są raczej w  członków 
mniejszości religijnych.

Niepokojące jest to, że w niektórych przypadkach policja lub tłum stwa-
rzają większe zagrożenie dla życia i bezpieczeństwa oskarżonego niż wymiar 
sprawiedliwości. Kiedy Sąd Najwyższy Pakistanu podtrzymał uniewinnienie 
Asii Bibi, chrześcijanki skazanej na śmierć za bluźnierstwo, wybuchły gwał-
towne protesty z  żądaniem jej egzekucji. Szacuje się, że wkrótce po unie-
winnieniu w procesach o bluźnierstwo zginęło ponad trzydzieści osób, co 
dowodzi poważnego ryzyka, na jakie narażeni są oskarżeni.

Przepisy dotyczące bluźnierstwa często sformułowane są w dwuznaczny 
sposób, co przyznaje prokuratorom znaczną swobodę w  stawianiu zarzu-
tów i ściganiu osób oskarżonych o bluźnierstwo. Ten brak jasności pozwala 
sędziom nakładać surowe kary, takie jak długie kary więzienia i publiczne 
chłosty.

W Indiach sekcja 295A indyjskiego kodeksu karnego (IPC) uważana jest 
za ustawę przeciwdziałającą bluźnierstwu. W sprawie Ramji Lal Modi v. Ut-
tar Pradesh indyjski Sąd Najwyższy podtrzymał konstytucyjną ważność art. 
295A, uznając go za rozsądne ograniczenie wolności słowa i wypowiedzi. 



447Wolność religijna w Azji

Należy jednak zaznaczyć, że wolność wyznania w Indiach jest obwarowana 
względami porządku publicznego.

Indonezja uznaje prawo do wolności wyznania zagwarantowane w kon-
stytucji z 1945 r. Artykuł 28E zapewnia ​​jednostkom swobodę przyjmowania 
i praktykowania wybranej przez siebie religii, natomiast art. 28I podkreśla, 
że ​​prawo do religii jest nienaruszalnym prawem człowieka. Ponadto art. 29 
ust. 2 zapewnia wolność wyznania i kultu. Jednakże ustawa o bluźnierstwie 
z 1965 r. i indonezyjski kodeks karny nie są zgodne z tymi konstytucyjnymi 
zasadami i  regulacjami. Przykładem tej rozbieżności jest przypadek chiń-
skiej buddyjki, która została skazana za bluźnierstwo na 18 miesięcy więzie-
nia z powodu komentarza na temat głośności głośników w meczecie.

Nieprecyzyjna definicja i nieostry zakres bluźnierstwa wynikające z tych 
przepisów pozwalają zakwalifikować jako bluźnierstwo czyny odbiegające 
od ustalonych interpretacji lub praktyk religijnych. W rezultacie sędziowie 
często uznają elementy bluźnierstwa za spełnione w  sprawach, w  których 
uczucia jednostek, zwłaszcza należących do grupy większościowej, zostają 
urażone odmiennymi interpretacjami lub praktykami religijnymi.

Obecnie w Indonezji pojęcie bluźnierstwa obejmuje szeroki wachlarz czy-
nów, do których zalicza się m.in. odmienne interpretowanie religii, obrażanie 
religii, podawanie się za proroka, wyśmiewanie rodziny proroka, niszczenie 
Koranu, przeprowadzanie masowych chrztów, utrzymywanie, że ma się moc 
wzywania aniołów, używanie wizerunku głowy psa w logo produktu spożyw-
czego czy zawieszanie piątkowych modlitw w ramach protokołów sanitarnych 
związanych z Covid-19. Amnesty International podała, że ​od 2005 r. ściganych 
na podstawie przepisów o bluźnierstwie było co najmniej 106 oskarżonych.

W  Indiach duża liczba stanów, mianowicie 11 z  28, przyjęła przepisy 
zabraniające konwersji, a kolejny stan rozważa obecnie wprowadzenie po-
dobnego ustawodawstwa. Prawa te, przedstawiane jako promujące „wolność 
wyznania”, obowiązują w Uttar Pradesh, Himachal Pradesh, Gujarat, Chhat-
tisgarh, Odisha, Madhya Pradesh, Arunachal Pradesh, Uttarakhand, Jhar-
khand i Karnataka. Ponadto Radżastan wymaga zgłaszania konwersji reli-
gijnych zgodnie z dyrektywą Wysokiego Trybunału. Niestety sytuacja mniej-
szości religijnych staje się coraz trudniejsza ze względu na rosnący wpływ 
ideologii prawicowych na krajobraz polityczny.

Każde kolejne prawo zakazujące konwersji jest bardziej rygorystyczne niż 
poprzednie – kary za „przymusową” konwersję sięgają maksymalnie 10 lat 



448 Siju Thomas

pozbawienia wolności i wysokich grzywien, podczas gdy wcześniejsze prze-
pisy przewidywały karę do jednego roku pozbawienia wolności bez żadnych 
grzywien.

Wymogi proceduralne dotyczące konwersji religijnych stają się coraz bar-
dziej uciążliwe i długotrwałe. Ustawa obowiązująca w stanie Karnataka za-
chęca jednostki do angażowania się w „polowania na czarownice”, oferując 
osobom składającym skargi nagrody pieniężne. 

Z pozoru indyjskie przepisy zakazujące konwersji mają na celu zapobiega-
nie konwersjom pod wpływem siły, oszustwa lub wabienia. Jednak w prakty-
ce prawa te są często wykorzystywane przez grupy ekstremistów religijnych, 
aby utrudniać dobrowolną konwersję z hinduizmu. Brak jasno sformułowa-
nych definicji i rozumienia pojęć takich jak „siła, oszustwo i wabienie” pro-
wadzą do sytuacji, w których za naruszenie uznać można działania nieszko-
dliwe, np. udzielanie pomocy charytatywnej.

Przepisy te często wymagają rejestracji konwersji w  urzędzie. Niestety 
bywa, że takie informacje trafiają do religijnych grup ekstremistycznych, 
które wykorzystują je do nękania, grożenia i zastraszania zarejestrowanych 
osób, aby zniechęcić je do konwersji.

Wyroki skazujące na mocy tych przepisów są rzadkie, co dowodzi ich 
ograniczonej skuteczności w neutralizowaniu rzeczywistych zagrożeń zwią-
zanych z przymusowymi konwersjami. Służą one przede wszystkim jako na-
rzędzia nękania i zastraszania mniejszości religijnych. Co więcej, niektóre 
z  tych ustaw przenoszą ciężar dowodu na oskarżonego, zmuszając go do 
wykazania swojej niewinności i  nienaruszenia jakichkolwiek przepisów. 
Niedawne aresztowania dokonane na mocy zmienionego lub nowego pra-
wa potwierdzają, że ustawodawstwo to skierowane jest przeciwko mniej-
szościom religijnym. Badacze porównują je do ustaw norymberskich zabra-
niających krzyżowania ras, ponieważ zakładają one również unieważnienie 
małżeństw międzywyznaniowych.

Międzynarodowy Pakt Praw Obywatelskich i Politycznych, przyjęty w 1976 r.  
i ratyfikowany przez Indie, uprawnia państwa członkowskie do tego, by za-
braniały promowania nienawiści ze względu na narodowość, rasę lub religię, 
a  także nawoływania do dyskryminacji, wrogości lub przemocy. Badania 
przeprowadzone przez Pew Research Center w  2014 r. wykazały, że około 
jedna czwarta krajów i terytoriów na świecie (26%) wdrożyła przepisy lub 
zasady dotyczące bluźnierstwa.



449Wolność religijna w Azji

Art. 18 MPPOiP wyraźnie uznaje nieograniczoną wolność przyjmowa-
nia lub posiadania jakichkolwiek przekonań lub religii, podkreślając ich 
przynależność do wewnętrznej sfery osobistych przekonań. Paradoksalnie 
przepisy zakazujące konwersji wydają się utrudniać tę właśnie swobodę 
wyboru. Komentarz ogólny nr 22 Komitetu Praw Człowieka ONZ stwier-
dza, że ​jednostki nigdy nie powinny być zmuszane do ujawniania swojej 
przynależności religijnej. Jednak niektóre stany wymagają, aby potencjalni 
konwertyci uzyskali zgodę sędziego. Naraża ich to na wpływy religijnych 
ekstremistów, którzy starają się zapobiegać nawróceniom na inną wiarę, 
ignorując jednocześnie masowe nawrócenia na własną.

Wymóg powiadomienia urzędu przed konwersją może do niej zniechęcić, 
zwłaszcza gdy sędzia jest wobec takich konwersji uprzedzony. Co więcej, sę-
dziowie mogą ujawniać tożsamość potencjalnych konwertytów organizacjom 
ekstremistycznym, a to skutkuje zastraszaniem i manipulacją utrudniającymi 
proces konwersji. Ów system proceduralny działa zatem jak mechanizm tłu-
miący, zniechęcający do zmiany przynależności religijnej i poddający konwer-
tytów uprzedzeniom społecznym związanym z dochodzeniami rządowymi.

W Malezji istnieje dwupoziomowy system prawny, w którym regulowa-
nie i egzekwowanie prawa szariatu jest delegowane na poszczególne stany. 
Niektóre stany wykorzystują tę władzę do ograniczania wolności religijnej 
mieszkańców, zarówno muzułmańskich, jak i niemuzułmańskich. Rząd fe-
deralny konsekwentnie wspiera te restrykcje. Artykuł 11 ust. 4 konstytucji 
upoważnia prawodawstwo stanowe i federalne do kontrolowania lub ogra-
niczania rozpowszechniania jakichkolwiek doktryn lub przekonań religij-
nych wśród wyznawców islamu.

Dwa orzeczenia sądowe z początku 2021 r. dotyczyły jurysdykcji sądów 
świeckich w  sprawach dotyczących wolności religijnej. 25 lutego Malezyj-
ski Sąd Federalny uznał za niezgodne z konstytucją stanowe prawo szariatu 
w Selangor, które zabraniało stosunków między osobami tej samej płci jako 
„sprzecznych z porządkiem natury”; jednakże orzeczenie to nie unieważniło 
ustaw federalnych, które kryminalizują związki osób tej samej płci. 10 mar-
ca Sąd Najwyższy w Kuala Lumpur uchylił zakaz publikowania niemuzuł-
mańskich publikacji zawierających termin „Allah”. W innej instancji Wysoki 
Trybunał i Sąd Apelacyjny w Malezji orzekły, że Ahmadi nie mogą być uwa-
żani za muzułmanów ani za „osoby wyznające religię islamu” ze względu na 
prawnie wiążące edykty religijne.



450 Siju Thomas

Aspekty praktyczne

Wiele krajów azjatyckich zajmuje wysokie miejsca w Światowym Indeksie 
Prześladowań, co wskazuje na to, że dochodzi w nich do poważnych naru-
szeń wolności religijnej. Na przykład Arabia Saudyjska przez cały 2021 r. 
utrzymywała znaczne ograniczenia wolności religii lub przekonań. W kraju 
obowiązuje zakaz budowy niemuzułmańskich miejsc kultu. W edukacji, za-
trudnieniu i  systemie sądowniczym dochodzi do dyskryminacji szyickich 
muzułmanów, która przejawia się także w ograniczaniu im dostępu do wyż-
szych stanowisk w rządzie i wojsku. Mniejszości religijne, np. chrześcijanie 
czy Żydzi, mogą gromadzić się wyłącznie prywatnie, a w przeszłości zma-
gały się z prześladowaniami i atakami ze strony rządu. W Turcji nadal obo-
wiązuje prawo penalizujące bluźnierstwo lub „obrazę wartości religijnych” 
nakładające kary na osoby, które rzekomo dopuściły się obrazy islamu. Na 
Sri Lance rząd wykorzystał środki prawne takie jak ustawa o bluźnierstwie, 
ustawa o zapobieganiu terroryzmowi czy ustawa o Międzynarodowym Pak-
cie Praw Obywatelskich i Politycznych (MPPOP), aby atakować mniejszości 
religijne i pogłębić dyskryminację społeczną muzułmanów, zwłaszcza po za-
machach bombowych dokonanych w Wielkanoc w 2019 r.

Bibliografia

Defending FoRB, Understanding India’s Blasphemy Laws, https://defendingforb.org/
en/india/understanding-india-s-blasphemy-laws/#_edn19, dostęp z: 24.10.2023.

Defending FoRB, Case Study on the Ahmadis’ Religious Status: Ketua Pegawai Pen-
guatkuasa Agama & Ors v Maqsood Ahmad & Ors, https://www.defendingforb.
org/en/malaysia/case-study-on-the-ahmadis-religious-status-ketua-pegawai-
penguatkuasa-agama-ors-v-maqsood-ahmad-ors/, dostęp z: 24.10.2023.

Fischer M. G., Anti-Conversion Laws and the International Response, „Penn State Jour-
nal of Law & International Affairs” 6 (2018), nr 1, s. 11–28, https://elibrary.law.
psu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1175&context=jlia, dostęp z: 24.10.2023.

Gopinathan S., Rajasthan HC ‚Guidelines’ on Religious Conversion Burden Women, Seem 
to Contradict Right to Privacy Law, „Firstpost”, 20 grudnia 2017, https://www. 
firstpost.com/india/rajasthan-hc-guidelines-on-religious-conversion-burden-
women-seem-to-contradictright-to-privacy-law-4267811.html,  dostęp  z:  24.10. 
2023.

https://defendingforb.org/en/india/understanding-india-s-blasphemy-laws/#_edn19
https://defendingforb.org/en/india/understanding-india-s-blasphemy-laws/#_edn19
https://www.defendingforb.org/en/malaysia/case-study-on-the-ahmadis-religious-status-ketua-pegawai-penguatkuasa-agama-ors-v-maqsood-ahmad-ors/
https://www.defendingforb.org/en/malaysia/case-study-on-the-ahmadis-religious-status-ketua-pegawai-penguatkuasa-agama-ors-v-maqsood-ahmad-ors/
https://www.defendingforb.org/en/malaysia/case-study-on-the-ahmadis-religious-status-ketua-pegawai-penguatkuasa-agama-ors-v-maqsood-ahmad-ors/
https://elibrary.law.psu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1175&context=jlia
https://elibrary.law.psu.edu/cgi/viewcontent.cgi?article=1175&context=jlia
https://www.firstpost.com/india/rajasthan-hc-guidelines-on-religious-conversion-burden-women-seem-to-contradictright-to-privacy-law-4267811.html
https://www.firstpost.com/india/rajasthan-hc-guidelines-on-religious-conversion-burden-women-seem-to-contradictright-to-privacy-law-4267811.html
https://www.firstpost.com/india/rajasthan-hc-guidelines-on-religious-conversion-burden-women-seem-to-contradictright-to-privacy-law-4267811.html


451Wolność religijna w Azji

Indrayanti, K. W., Saraswati, A. A. A. N., Criminalizing and Penalizing Blasphemy: The 
Need to Adopt a Human Rights Approach in the Reform of Indonesia’s Blasphemy Law, 
„Cogent Social Sciences” 8 (2022), nr 1, https://www.tandfonline.com/doi/full/10. 
1080/23311886.2022.2104704, dostęp z: 24.10.2023.

Marshall, P., Shea, N., Silenced: How Apostasy and Blasphemy Codes are Choking Fre-
edom Worldwide, Oxford 2011.

„Outlook India”, UP Love Jihad: Over 35 Arrests, Dozen FIRs Under New Anti-Conver-
sion Law in a Month, 17 stycznia 2024, https://www.outlookindia.com/website/
story/india-news-up-love-jihad-over-35-arrests-dozen-firs-under-new-anti-
conversion-ordinancein-a-month/368444, dostęp z: 24.05.2025.

„Outlook India”, Parents of Woman, Seven Other Arrested under MP’s New Anti-Conver-
sion Law, 16 stycznia 2024, https://www.outlookindia.com/website/story/india-
news-parents-of-woman-seven-other-arrested-under-mps-new-anti-conversion-
law/372357, dostęp z: 24.05.2025.

Pew Research Center, Four-in-Ten Countries and Territories Worldwide Had Blasphe-
my Laws in 2019, https://www.pewresearch.org/fact-tank/2022/01/25/four-in-ten-
countries-and-territories-worldwide-had-blasphemy-laws-in-2019-2/,  dostęp  z: 
24.10.2023.

Pew Research Center, Global Religious Diversity, 2014, https://www.pewresearch.org/
religion/wp-content/uploads/sites/7/2014/04/Religious-Diversity-full-report.
pdf, dostęp z: 24.10.2023.

Santhosh, P., Love Jihad: A Present-Day Variant of The Anti-Miscegenation Laws, „Li-
veLaw”,  30  grudnia  2020,  https://www.livelaw.in/columns/love-jihad-misce-
genation-nazi-germany-nuremberg-law-miscegenation-law-of-virginia-167775, 
dostęp z: 24.10.2023.

US Commission on International Religious Freedom, Annual Report, 2022, https://
www.uscirf.gov/sites/default/files/2022%20Annual%20Report.pdf, dostęp z: 24. 
10.2023.

US Commission on International Religious Freedom, Respecting Rights? Measuring the 
World’s Blasphemy Laws, https://www.uscirf.gov/sites/default/files/Blasphemy%20
Laws%20Report.pdf, dostęp z: 24.10.2023.

https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/23311886.2022.2104704
https://www.tandfonline.com/doi/full/10.1080/23311886.2022.2104704
https://www.outlookindia.com/website/story/india-news-up-love-jihad-over-35-arrests-dozen-firs-under-new-anti-conversion-ordinancein-a-month/368444
https://www.outlookindia.com/website/story/india-news-up-love-jihad-over-35-arrests-dozen-firs-under-new-anti-conversion-ordinancein-a-month/368444
https://www.outlookindia.com/website/story/india-news-up-love-jihad-over-35-arrests-dozen-firs-under-new-anti-conversion-ordinancein-a-month/368444
https://www.outlookindia.com/website/story/india-news-parents-of-woman-seven-other-arrested-under-mps-new-anti-conversion-law/372357
https://www.outlookindia.com/website/story/india-news-parents-of-woman-seven-other-arrested-under-mps-new-anti-conversion-law/372357
https://www.outlookindia.com/website/story/india-news-parents-of-woman-seven-other-arrested-under-mps-new-anti-conversion-law/372357
https://www.pewresearch.org/fact-tank/2022/01/25/four-in-ten-countries-and-territories-worldwide-had-blasphemy-laws-in-2019-2/
https://www.pewresearch.org/fact-tank/2022/01/25/four-in-ten-countries-and-territories-worldwide-had-blasphemy-laws-in-2019-2/
https://www.pewresearch.org/religion/wp-content/uploads/sites/7/2014/04/Religious-Diversity-full-report.pdf
https://www.pewresearch.org/religion/wp-content/uploads/sites/7/2014/04/Religious-Diversity-full-report.pdf
https://www.pewresearch.org/religion/wp-content/uploads/sites/7/2014/04/Religious-Diversity-full-report.pdf
https://www.livelaw.in/columns/love-jihad-miscegenation-nazi-germany-nuremberg-law-miscegenation-law-of-virginia-167775
https://www.livelaw.in/columns/love-jihad-miscegenation-nazi-germany-nuremberg-law-miscegenation-law-of-virginia-167775
https://www.uscirf.gov/sites/default/files/2022%20Annual%20Report.pdf
https://www.uscirf.gov/sites/default/files/2022%20Annual%20Report.pdf
https://www.uscirf.gov/sites/default/files/Blasphemy%20Laws%20Report.pdf
https://www.uscirf.gov/sites/default/files/Blasphemy%20Laws%20Report.pdf


Nota 
o Autorach



455

Micha ł  Ba lcerza k – profesor na Wydziale Nauk o Polityce i Bezpieczeń-
stwie Uniwersytetu Mikołaja Kopernika w  Toruniu oraz Wydziale Prawa 
i Administracji Uniwersytetu Szczecińskiego. W latach 2003–2021 pracował 
w Katedrze Praw Człowieka WPiA UMK. Otrzymał Dyplom Międzynaro-
dowego Instytutu Praw Człowieka w Strasburgu (2004) i Akademii Prawa 
Europejskiego we Florencji (2007). W  latach 2003–2009 współpracownik 
Zespołu Pełnomocnika Ministra Spraw Zagranicznych do spraw postępo-
wań przed Europejskim Trybunałem Praw Człowieka. Przedstawiciel Pol-
ski w Komitecie Zarządzającym ds. Praw Człowieka Rady Europy w latach 
2004–2008. Przewodniczący Grupy Roboczej Rady Europy ds. Praw Czło-
wieka w  kontekście przyspieszonych procedur uchodźczych (2006–2008). 
W  latach 2015–2021 członek Grupy Roboczej Ekspertów ds. Ludności Po-
chodzenia Afrykańskiego (nominacja Rady Praw Człowieka ONZ). W  la-
tach 2018–2022 sędzia ad hoc Europejskiego Trybunału Praw Człowieka. Od 
2022 r. członek, wiceprzewodniczący i przewodniczący Komitetu ONZ ds. 
Likwidacji Dyskryminacji Rasowej (CERD). Adwokat, członek Izby Adwo-
kackiej w Warszawie.

Judy ta  Bielanowska – doktor nauk społecznych z zakresu nauk o po-
lityce. Absolwentka politologii oraz bezpieczeństwa wewnętrznego, ukoń-
czonych na Uniwersytecie Mikołaja Kopernika w Torunia. Nauczyciel aka-
demicki w Pomorskiej Szkole Wyższej w Starogardzie Gdańskim, starszy 
specjalista ds. naukowo-badawczych w Europejskim Centrum Solidarności. 
Autorka kilkudziesięciu artykułów naukowych oraz uczestniczka licznych 
konferencji i sympozjów naukowych, w tym. m.in. I Międzynarodowej Kon-
ferencji Naukowej „Świat islamu w perspektywie badań arabistycznych i po-
litologicznych”, II Międzynarodowego Sympozjum „Polityka i społeczeństwo 
w świecie islamu” oraz V Międzynarodowego Kongresu Religioznawczego. 
Zainteresowania badawcze oscylują wokół przywództwa politycznego w sys-
temach totalitarnych i  autorytarnych, stosunków społeczno-politycznych 
w PRL oraz dialogu międzykulturowego na przełomie XX i XXI w. 



456

Carlos  A .  Casanova – urodzony w  1966 r. w Wenezueli. Uzyskał sto-
pień magistra prawa na Katolickim Uniwersytecie Andrés Bello w 1988 r. 
Przez kilka lat pracował jako adwokat. W  1995 r. zdobył stopień doktora 
filozofii na Uniwersytecie Nawarry. W latach 1996–2002 wykładał filozofię 
klasyczną na Uniwersytecie Simóna Bolívara. Pełnił funkcję kierownika stu-
diów podyplomowych z filozofii na USB w latach 1999–2002. Z powodów 
politycznych musiał opuścić swój kraj. Następnie był profesorem wizytują-
cym na Uniwersytecie Bostońskim (2002–2003), starszym pracownikiem na-
ukowym w Centrum Maritain na Uniwersytecie Notre Dame (2003–2005) 
oraz profesorem nadzwyczajnym w Katedrze Filozofii (2004–2005). W 2005 
roku przeniósł się do Chile. Pracował tam w Międzynarodowej Akademii 
Filozofii na Papieskim Katolickim Uniwersytecie Chile (2005–2012), w Cen-
trum Studiów Tomistycznych na Uniwersytecie Świętego Tomasza (2013–
2020) oraz na Wydziale Prawa Papieskiego Katolickiego Uniwersytetu Chile 
(2020–2023). Obecnie jest wykładowcą w Hamilton Center na Uniwersyte-
cie Florydy. Opublikował dziewięć książek filozoficznych w renomowanych 
wydawnictwach akademickich oraz wiele artykułów w prestiżowych czaso-
pismach. Ponadto organizował międzynarodowe konferencje tomistyczne 
i przetłumaczył na język hiszpański Komentarz do Księgi Psalmów św. Tomasza 
z Akwinu. 

Adam Jeszka – gdański ksiądz, teolog i filozof, doktor filozofii, nauczy-
ciel akademicki. W 2009 r. uzyskał magisterium z teologii na Uniwersytecie 
Kardynała Stefana Wyszyńskiego w  Warszawie na podstawie pracy Dialo-
giczny wymiar wiary w myśli filozoficzno-religijnej J. Tischnera; w 2012 r. uzyskał 
licencjat z filozofii na Uniwersytecie Nawarry w Pampelunie, gdzie następ-
nie w 2017 r. obronił doktorat poświęcony antropologii hiszpańskiego egzy-
stencjalisty Miguela de Unamuno (1864–1936). W  swojej pracy badawczej 
zajmuje się antropologią, filozofią przyrody oraz filozofią religii

K atarz y na K ącka – politolożka, historyczka; pracowniczka Uniwersy-
tetu Mikołaja Kopernika w Toruniu. Specjalizuje się we współczesnych sto-
sunkach międzynarodowych. Autorka licznych publikacji. Redaktorka cza-
sopism politologicznych: „Athenaeum. Polskie Studia Politologiczne” oraz 
„Historia i Polityka”. 



457

R adosław Kołatek − doktor nauk prawnych, adiunkt w Katedrze Prawa 
Międzynarodowego i Europejskiego na Wydziale Prawa i Administracji Uni-
wersytetu Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie.

Weronika  Kudła – doktor nauk prawnych, adiunkt w Katedrze Prawa 
Mediów na Wydziale Nauk o Komunikacji Uniwersytetu Papieskiego Jana 
Pawła II w Krakowie, prawnik, italianistka. Absolwentka Wydziału Prawa 
i Administracji oraz Wydziału Filologicznego Uniwersytetu Jagiellońskiego 
w Krakowie, stypendystka programu Young Scholars Fellowship “Religion and 
the Rule of Law” (Oxford), uczestnik VIII Edycji Akademii Młodych Dyplo-
matów Europejskiej Akademii Dyplomacji w Warszawie, programu Harvard 
University “Bioethics: The Law, Medicine, and Ethics of Reproductive Technologies 
and Genetics” oraz programu Erasmus (Uniwersytet Tor Vergata, Rzym). Jest 
członkiem International Bar Association’s Human Rights Institute oraz Labora-
torium Wolności Religijnej. Autorka monografii Wrogość wobec religii. Ostrze-
żenia ze strony Sądu Najwyższego USA (2018) oraz wielu innych publikacji na-
ukowych z zakresu ochrony wolności religijnej.

Matthew LaGrone – prodziekan Wydziału Zdrowia i Studiów Społecz-
nościowych na Uniwersytecie MacEwan w  Edmonton (Kanada). Doktorat 
z  nauk religijnych uzyskał na Uniwersytecie w  Toronto, gdzie studiował 
pod kierunkiem dr Davida Novaka, czołowego żydowskiego teologa dialogu 
międzywyznaniowego i wybitnego uczonego w kwestiach wolności religij-
nej. Wcześniejszy dorobek dr LaGrone obejmuje eseje na temat żydowskiej 
historii intelektualnej wraz z publikacjami na temat wolności religijnej we 
współczesnym świecie. Jego obecne zainteresowania naukowe dotyczą dwóch 
bardzo różnych zainteresowań badawczych: (1) judaizmu w krajach Global-
nego Południa oraz (2) zastosowania generatywnych narzędzi sztucznej in-
teligencji w klasie. 

Wies ław Łu ż y ńsk i – kapłan diecezji toruńskiej i pracownik naukowo-
-dydaktycznym Wydziału Teologicznego Uniwersytetu Mikołaja Kopernika 
w Toruniu. Przedmiotem jego zainteresowań są: społeczna zasada pomocni-
czości, obecność religii w sferze publicznej, nauczanie J. Ratzingera/Bene-
dykta XVI.



458

Adam Machowsk i – pedagog, filozof i teolog, uzyskał doktorat na Uni-
wersytetach Nawarry w  Hiszpanii oraz UMK w  Toruniu. Pracownik na-
ukowo-dydaktyczny Akademii Jagiellońskiej w Toruniu, obecnie pracuje 
nad studiami porównawczymi dotyczącymi doktryny społecznej Tomasza 
z Akwinu i Konfucjusza.

A g nieszka  Noga l – doktor habilitowana nauk humanistycznych, pro-
fesor na Wydziale Filozofii Uniwersytetu Warszawskiego, filozof, prawnik, 
członek Centrum Prawa Medycznego i Biotechnologii WPiA UW. Od 2017 
roku kierownik Zakładu Filozofii Polityki. W  latach 1994–2013 pracowała 
w Instytucie Studiów Politycznych PAN, w latach 2002–2003 w Robert Schu-
man Centre for Advanced Studies w Europejskim Instytucie Uniwersyteckim 
we Florencji. W swojej pracy naukowej koncentruje się na prawach człowie-
ka, feminizmie oraz biopolityce. Współzałożycielka i członek redakcji czaso-
pisma „Civitas. Studia z Filozofii Polityki”. Działa w Polskim Towarzystwie 
Filozoficznym, z jego ramienia kieruje Olimpiadą Filozoficzną dla młodzieży 
ze szkół średnich.

Marta  Osuchowska – doktor habilitowany nauk prawnych, profesor 
uczelni w Katedrze Prawa Wyznaniowego i Konkordatowego Wydziału Pra-
wa i Administracji UKSW; absolwentka prawa i prawa kanonicznego UKSW, 
a także podyplomowych studiów latynoamerykańskich w Centrum Studiów 
Latynoamerykańskich Uniwersytetu Warszawskiego. Autorka i współautor-
ka książek i artykułów poświęconych relacjom państwo – Kościół i gwaran-
cjom prawa do wolności religijnej, przede wszystkim w  regionie Ameryki 
Łacińskiej. Obecne zainteresowania naukowe koncentruje na procesach 
przemian religijnych w  państwach latynoamerykańskich i  prawie konkor-
datowym. Członek Polskiego Towarzystwa Prawa Wyznaniowego oraz Con-
sorcio Latinoamericano de Libertad Religiosa. Sekretarz naukowy czasopisma 
„Przegląd Prawa Wyznaniowego”. 

Jaros ław Róża ńsk i – profesor teologii i profesor zwyczajny Uniwersyte-
tu Kardynała Stefana Wyszyńskiego; specjalizuje się w misjologii i kulturach 
Afryki. Kierownik Katedry Misjologii. Członek Komitetu Episkopatu Polski 
ds. Dialogu z Religiami Pozachrześcijańskimi (od 1998). 



459

Cezar y  Smuniewsk i – dr hab. nauk o bezpieczeństwie, dr hab. teologii, 
duchowny katolicki, profesor Uniwersytetu Warszawskiego, dyrektor Inter-
dyscyplinarnego Centrum Badawczego Uniwersytetu Warszawskiego „Tożsa-
mość – Dialog – Bezpieczeństwo”. W badaniach zajmuje się związkami religii 
z bezpieczeństwem, patriotyzmem, aksjologią bezpieczeństwa narodowego, 
bezpieczeństwem społecznym, psychologią bezpieczeństwa, Polonią i Pola-
kami poza krajem, religią w wojnie Rosji przeciwko Ukrainie. Opublikował 
m.in.: Cezary Smuniewski, Ilona Urych, Mariusz Boguszewski, Theologically 
Inspired and Supported Patriotism as a Component of Poland’s National Security. 
Concept of Research and its Social Application, „The Person and the Challenges” 
14 (2024) nr 1, s. 257–272; Cezary Smuniewski, Praktyki religijne. W poszukiwa-
niu tendencji zachodzących zmian, w: R.M. Staniszewski (red.), Pomiędzy wojną 
w Ukrainie a wyborami parlamentarnymi w Polsce w 2023 roku. Diagnoza stanu 
polskiego społeczeństwa, Dom Wydawniczy Elipsa, Warszawa 2023, s. 169–189; 
Cezary Smuniewski, From Memory to Freedom. Research on Polish Thinking abo-
ut National Security and Political Community, Oficyna Wydawnicza Aspra, In-
stitute of Political Science Publishers, Warsaw 2020.

Piot r  Sz y maniec – prof. ANS AS w Wałbrzychu; stopnie doktora i dok-
tora habilitowanego nauk prawnych uzyskał na Wydziale Prawa, Admini-
stracji i  Ekonomii Uniwersytetu Wrocławskiego (odpowiednio – w  2012 
i  2017 r.). Obecnie jest profesorem Akademii Nauk Stosowanych Angelu-
sa Silesiusa w  Wałbrzychu. Autor dwóch monografii autorskich i  dwóch 
współautorskich, trzech tomów edycji źródeł, redaktor lub współredaktor 
20 tomów zbiorowych, opublikował ponad 130 prac naukowych w  sześciu 
językach z zakresu historii myśli prawnej, teorii i filozofii prawa ze szcze-
gólnym uwzględnieniem zagadnień praw i wolności jednostki oraz wolności 
religijnej, a także prawnych aspektów bezpieczeństwa publicznego. Czynny 
uczestnik wielu międzynarodowych konferencji, m.in. w  Oksfordzie (dwa 
razy), Sztokholmie (dwa razy), Wiedniu, Tartu, Hanowerze, Tallinie, Rydze, 
Belgradzie, Kownie, Clermont-Ferrand, Cordobie, Lund, Bratysławie, Brnie 
i Ołomuńcu. Członek Rady Legislacyjnej przy Prezesie Rady Ministrów na 
kadencje 2018–2022 i 2022–2026.



460

Siju  T homas – Dyrektor ADF (Alliance Defending Freedom) India, organi-
zacji zajmującej się prawną obroną wolności religijnej. Adwokat specjalizu-
jący się w prawie konstytucyjnym i karnym. W ramach prywatnej praktyki 
prowadził sprawy o  dużym znaczeniu publicznym, dotyczące m.in. prawa 
tymczasowo aresztowanych do rzetelnego procesu, dostępu do alkoho-
lu w kontekście zdrowia publicznego oraz sprawy dotyczące kary śmierci. 
Jego zaangażowanie w działania na rzecz wolności religijnej rozpoczęło się 
w  2017 roku, kiedy dołączył do ADF India. Przez lata odegrał kluczową 
rolę w udzielaniu niezbędnej pomocy prawnej osobom prześladowanym ze 
względu na swoją wiarę. Uczestniczył w tworzeniu zespołu ds. strategicznych 
sporów sądowych ADF, który jest zaangażowany w ok. 40 najbardziej zna-
czących spraw z obszaru wolności religijnej rozpatrywanych przez Sąd Naj-
wyższy Indii, w tym w postępowania kwestionujące surowe indyjskie prawo 
antykonwersyjne. Uzyskał tytuł magistra w dziedzinie prawa na Wydziale 
Prawa Uniwersytetu w Delhi. Jest także stypendystą prestiżowego programu 
Blackstone Alliance Defending Freedom.

Jan Uchwat – kapłan archidiecezji gdańskiej. Doktorat z zakresu teologii 
moralnej uzyskał na Uniwersytecie Nawary w Hiszpanii w latach 2002–2007. 
Wykładowca w Gdańskim Seminarium Duchownym i proboszcz parafii pw. 
św. Kazimierza w Gdańsku.

Mar ía  A le jandra  Vanney – prawnik (Katolicki Uniwersytet Buenos 
Aires, Argentyna); doktor filozofii (Uniwersytet Nawarra, Hiszpania); spe-
cjalizacja w europeistyce (Uniwersytet Warszawski/Uniwersytet Maastricht, 
Holandia); profesor filozofii polityki (Uniwersytet Austral, Argentyna). 
Obecnie profesor Szkoły Głównej Mikołaja Kopernika, pracownik nauko-
wy Uniwersytetu Princeton oraz pracownik badawczy w projektach związa-
nych z problematyką wolności religijnej na Uniwersytecie Mikołaja Koper-
nika w Toruniu. Jako Visiting Scholar odbyła staże naukowe na Uniwersytecie 
Princeton w Stanach Zjednoczonych oraz Uniwersytecie Cambridge w Wiel-
kiej Brytanii. Laureatka grantów i nagród naukowych. Jest autorką ośmiu 
monografii, licznych artykułów i rozdziałów.



Mukami Wanga i – wykładowca prawa i religii oraz prawa i sprawiedliwo-
ści naprawczej w Strathmore University Law School. Jest pracownikiem nauko-
wym w Strathmore’s Center for Law and Policy (SCLP). Jej badania koncentru-
ją się na przecięciu przemian ustrojowych oraz realizacji demokratycznych 
praw i wolności. Jest redaktorem w Strathmore University (Legal) Press (SUP-
-Legal) oraz członkiem rady redakcyjnej „Strathmore Law Journal” (SLJ). 
Uzyskała tytuł licencjata z ekonomii i prawa w School of Oriental and African 
Studies (SOAS) na University of London oraz tytuł magistra prawa (Master of 
Laws, LLM) na Duke University. Ukończyła podyplomowe studia prawnicze 
(Graduate Diploma in Law, GDL) oraz kurs adwokacki w College of Law w Lon-
dynie. Jest członkiem Adwokatury Anglii i Walii.

Aug usto Zimmer mann – licencjat z prawa z wyróżnieniem, magiste-
rium prawa z najwyższym wyróżnieniem, doktorat (Monash), jest profeso-
rem i dziekanem Wydziału Prawa na Sheridan Institute of Higher Education 
w Perth w Australii Zachodniej. Jest też prezesem Western Australian Legal 
Theory Association (WALTA), redaktorem naczelnym czasopisma prawni-
czego „The Western Australian Jurist”, wcześniej pełnił funkcję Prodziekana 
Wydziału Prawa na Uniwersytecie Murdocha, zaś w  latach 2012–2017 peł-
nił funkcję komisarza ds. reformy prawa przy Komisji ds. Reformy Prawa 
Australii Zachodniej. Jest autorem licznych publikacji naukowych, w  tym 
Christian Foundations of the Common Law (3 tomy, Connor Court, 2018) oraz 
Global Perspectives on Subsidiarity (Springer, 2014). 

461



Tom 1: 

Wolność religijna 
Kluczowe pojęcia

Tom
 1ISBN 978-83-972529-6-7

ISBN 978-83-971600-8-8


